
TEORIJSKI RAD
Psihopatologija kroz prizmu geštalt 

psihoterapije i pravoslavne patristike

EAPTI-SEB

Ivana Mošić

                                                                       Mentorka: dr Ljiljana Božović

                                                                                                  oktobar, 2025



Zašto baš ova tema1

2

4

3

5

Sadržaj:
Psihopatologija iz ugla geštalta

Psihopatologija iz ugla pravoslavlja

Komparativna analiza

Zaključak



Zašto baš 
ova tema?
• Lični put kroz duhovnost i terapiju
• Klijenti koji donose duhovna pitanja



Kontakt je tačka 
u kojoj se dešava 
život
Fritz Perls



PSIHOPATOLOGIJA 
IZ UGLA GEŠTALTA 



• Cilj života je rast. Čovek uči u kontaktu sa okruženjem kako da 

zadovolji svoje potrebe. Život je tok i pokret. Taj kontakt je 

uvek nov, svež, drugačiji. Situacije kroz koje čovek prolazi 

tokom svog života se menjaju pa i čoveka menjaju. To 

neprestano kretanje, ta vitalnost i jeste znak zdravlja. 

• Zdravo iskustvo je proces kontakta sa novinom prisutnom kao 

potencijal u sredini, ono implicira ko-destrukturisanje, koje čini 

da novina može biti asimilovana, kao i vreme za samu 

asimilaciju (Roubal, Francesetti & Gecele, 2017).

Zdravlje 



Ta sposobnost da se nahranimo novim iskustvom i asimilujemo ga, ili 

koristeći jezik metabolizma – svarimo, jeste zdravlje. Takođe je zdravlje i 

sposobnost da prepoznamo ono što je štetno i ugrožavajuće za nas i 

odbacimo to.

Zdravo iskustvo podrazumeva:

1. sposobnost da se stupi u pun kontakt sa novim situacijama

2. otvorenost za doživljaj

3. fleksibilnost u reakcijama

4. i mogućnost da se razlikuje hranljivo od štetnog



Psihopatologija
Kada na mesto otvorenosti i radoznalosti dođu šeme, uvek slični 

načini sa kojima prekidamo kontakt sa sredinom i više nismo u 

stanju da uzmemo sve potrebne hranljive sastojke pa postajemo 

umorni, kruti i malaksali, nastupa patologija. U geštaltu to zovemo 

kreativna adaptacija.



U geštalt terminologiji psihopatologija se razume kao prekid ili 
modifikacija ciklusa kontakta. Kada osoba nije u stanju da doživi 
pun kontakt sa sobom, drugima ili okruženjem, tada nastaje 
patnja. Ovi prekidi se razvijaju kao kreativne adaptacije u 
detinjstvu – strategije preživljavanja u situacijama kada 
okruženje nije bilo dovoljno podržavajuće ili hranljivo (Joyce 
& Sills, 2014). Iako su tada bili nužni, ovi obrasci kasnije postaju 
rigidni i sputavaju osobu. Na taj način se formiraju tzv. fiksirani 
geštalti – obrasci doživljavanja i ponašanja koji se stalno 
ponavljaju i sprečavaju autentičan životni tok (Francesetti et al., 
2013).
 



Put isceljenja
Umesto postavljanja etiketa, geštalt terapeut se vodi fenomenom koji se 

pojavljuje u kontaktu – dijagnoza je trenutna radna hipoteza koja pomaže da 

se usmeri terapijski rad. U tom smislu razlikujemo tri osnovne perspektive:

• Individualistička perspektiva (ego-funkcija) – terapeut koristi svoje 

teorijsko i kliničko znanje da identifikuje zastoj u razvoju i proceni 

terapijske ciljeve. 

• Relaciona perspektiva (persona-funkcija) – naglašava kokreaciju 

odnosa između terapeuta i klijenta. 

• Perspektiva teorije polja (id-funkcija) – terapeut posmatra procese u 

polju koje zajedno kokreira sa klijentom; promene ne dolaze samo od 

volje terapeuta, već iz samog polja (Robine, 2019).



Svaka povreda je nastala u odnosu i ona se i isceljuje u odnosu.

U svom delu Ja i Ti (1923/1996), Buber pravi razliku između dva osnovna 

načina na koja čovek može biti u odnosu: Ja–To i Ja–Ti.

• Ja–To odnos predstavlja način postojanja u kojem se drugi doživljava kao 

objekat – nešto što se koristi, analizira ili klasifikuje. Takav odnos je 

funkcionalan i nužan u svakodnevnom životu, ali on ostavlja drugog bez 

subjektivnosti. Kada preovlada, vodi otuđenju i instrumentalizaciji.

• Ja–Ti odnos je, naprotiv, odnos punog susreta. U njemu drugi nije 

objekat, već celovita i neponovljiva osoba. Ja–Ti se ne zasniva na 

upotrebi ili analizi, već na autentičnom dijalogu i otvorenosti. Buber ističe 

da u Ja–Ti odnosu „između“ postaje sveto mesto susreta gde se 

otkriva smisao i dodiruje večnost.



U susretu sa 
drugim, ja 
postajem 
stvaran.
Martin Buber



PSIHOPATOLOGIJA 
IZ UGLA 

PRAVOSLAVLJA



Strasti su 
bolesti duše 
koje sputavaju 
čoveka na putu 
ka Bogu.
Sv Jovan Lestvičnik



Pojam greha i strasti
• U pravoslavlju se greh ne razume isključivo kao kršenje zakona. To nije 

samo moralna kategorija, neki pravni prekršaj protiv Boga, već pre svega 

hamartia- promašaj cilja (reč koja je u Antičkoj Grčkoj označavala 

promašaj strele u metu) – udaljavanje od zajednice sa Bogom. Greh nije 

samo čin, već stanje otuđenosti. To stanje proizvodi unutrašnju patnju i 

dezorijentaciju, što je blisko pojmu psihopatologije.

• Sveti oci razvijaju učenje o strastima (grč. pathos) – ukorenjenim, 

destruktivnim stanjima duše. U modernom govoru reč strast se doživljava 

pozitivno, kao energija koja nam je dostupna i može biti upotrebljena za 

delovanje. Ali srpski jezik je zadržao to staro značenje, jer reč strast 

potiče od reči stradanje. 



Prema učenju Evagrija Pontijskog (IV vek), postoji osam osnovnih strasti 

(logismoi) :

1. Proždrljivost – neumerenost u jelu i piću, ali i simbolički izraz duhovne 

praznine koja traži da se ispuni materijalnim zadovoljstvima.

2.Blud  – zloupotreba energije ljubavi, kada eros postaje odvojen od 

zajedništva i svetosti odnosa.

3.Pohlepa  – vezanost za materijalno bogatstvo i potreba za kontrolom.

4.Tuga – duhovna potištenost zbog gubitka ili neuspeha

5.Gnev  – eksplozivna reakcija na frustraciju

6.Uninije  – duhovna lenjost, dosada, otupelost, gubitak smisla i volje.

7.Taština  – potreba da budemo priznati i viđeni

8.Gordost – koren svih strasti; uzdizanje sebe iznad Boga i drugih, osećaj 

samodovoljnosti i odvojenosti



Greh je protivljenje Božijoj Volji. Neka bude moja volja, a ne Tvoja. Prvi koji je 

pao, najlepši i najsvetliji među anđelima, Lucifer, je postavio taj princip. 

„A ti si pao s neba, svetonosci, sine zore! Satrt si na zemlju, ti koji si gazio 

narode. A govorio si u srcu svom: ‘Izaći ću na nebo, više zvezda Božijih 

podignuću presto svoj... izjednačiću se s Višnjim.’ A sruši se u pakao, u 

dubine groba“ (Isaija 14:12–15). 

I svako sagrešenje je upravo sleđenje tog principa od prvog čoveka Adama, pa 

do svih nas.



Duhovna terapija
Pravoslavni model isceljenja koji možemo nazvati duhovno-terapeutskim: 

1. Pokajanje (metanoia) – promena uma i srca, povratak Bogu. 

Pokajanje je proces koji menja unutrašnje obrasce i oslobađa od 

strasti.

2.Ispovest – otkrivanje i iznošenje grehova pred duhovnim ocem, što 

ima i psihološki efekat rasterećenja i integracije.

3.Molitva i liturgijski život – učešće u Tajnama Crkve, posebno u 

Pričešću, doživljava se kao istinsko isceljenje duše i tela.

4.Podvig – asketske vežbe (post, uzdržanje, milosrđe) koje disciplinuju 

želje i preobražavaju strasti u vrline.



Molitva
Najdublji prikaz iscelenja koji sledi pravoslavna Crkva 
je scena iz Getsimanskog vrta. Hristos u noći pred 
stradanje ostaje sam dok njegovi učenici spavaju i 
izgovara najpotresniji vapaj ka svome Ocu. „Oče, ako 
hoćeš, otkloni ovu čašu od mene; ali opet ne moja 
volja, nego tvoja neka bude“ (Luka 22:42). On 
priznaje da ne želi stradanje, preteško mu je, ali ga 
prihvata ako je to Božija Volja.  

U pravoslavlju svako isceljenje je usklađivanje sa 
Voljom Božijom.



KOMPARATIVNA 
ANALIZA



Sličnosti
1. Holistički pogled na čoveka – oba pristupa odbacuju podelu na 

„psihu“ i „telo“ kao odvojene entitete.

2.Procesualnost – i geštalt i pravoslavlje vide život i zdravlje kao 

proces, a ne kao statičnu kategoriju.

3.Relacionalnost – patnja nastaje u odnosima i leči se kroz odnose.

4.Transformacija patnje – patnja nije samo negativna, već može 

postati izvor rasta i preobražaja kada se prihvati i od nje se ne beži.



Razlike
1. Antropološki temelj – geštalt polazi od humanističke psihologije i 

teorije kontakta, pravoslavlje od teologije stvaranja i pada.

2.Pojam zdravlja – geštalt: autentičnost i rast; pravoslavlje: zajednica sa 

Bogom.

3.Uzrok patologije – geštalt: neuspešne kreativne adaptacije; 

pravoslavlje: greh i strasti.

4.Cilj lečenja – geštalt: povećanje kapaciteta za kontakt i vitalnost; 

pravoslavlje: spasenje i preobražaj duše.

5.Metode – geštalt: dijalog, svesnost, eksperiment; pravoslavlje: 

pokajanje, ispovest, molitva, asketski podvig.



ZAKLJUČAK



Može se reći da geštalt psihoterapija i pravoslavna tradicija, iako različite, 

upućuju na istu istinu: čovek nije statično biće, već biće u procesu, biće u 

odnosu. Kada taj odnos postane poremećen – bilo da je u pitanju odnos 

sa sobom, sa drugima, sa svetom ili sa Bogom – nastaje patnja. Kada se 

odnos obnovi, javlja se zdravlje, vitalnost i smisao.

U tom smislu, dijalog između geštalta i pravoslavlja ne predstavlja samo 

teorijsku vežbu, već i poziv na integrativno razumevanje čoveka. Jer 

jedino ako posmatramo čoveka celovito – kao biće tela, psihe i duha – 

možemo mu istinski pomoći da pronađe put ka slobodi, ljubavi i punom 

životu.



HVALA NA 
PAŽNJI


	Slide 1
	Slide 2
	Slide 3
	Slide 4
	Slide 5
	Slide 6
	Slide 7
	Slide 8
	Slide 9
	Slide 10
	Slide 11
	Slide 12
	Slide 13
	Slide 14
	Slide 15
	Slide 16
	Slide 17
	Slide 18
	Slide 19
	Slide 20
	Slide 21
	Slide 22
	Slide 23
	Slide 24
	Slide 25

