Teorija promene u gesStalt terapiji: put ka kontaktu

Nevena V. Lazi¢
Evropski akreditovan psihoterapijski trening institut Studio za edukaciju Beograd (EAPTI-SEB)

& EAPTI-GPTIM NETWORK (EGN)

Program: Diploma iz gestalt psihoterapije
Modul: Zavr$ni ispit
Mentor: Dr Ivana Vidakovi¢

Avgust, 2025.



Sadrzaj

01 1 A ST 5
UVOU ..t 6
Osnovne teorijske postavke gestalt terapije .......cccceevvuveercieeeiieeeiieecieecee e 6
* Fenomenoloski pristup K0 0SNOVA PrOMENE ........coiiiriiriiieieiesesie e 6
® TEOTTIA POLJA 1.ttt ettt ettt et et e et e e e taeebaesaaeenbeesnseennaens 8
* Organizmicka samoregulacija i ciklus kontakta ...........c.ccooieiiiiiiiinie, 9
» Kontakt 1 granica KONtakta ...........ccceeviiiiieniiiiieiiecie e 10
* Figura 1 pozadina kao dinamika promene .............ccccoeiiiienicnin i 10
Paradoksalna teorija PrOMENE ...........cceieeieeiie e 12
* Promena iz autenticnog kontakta nasuprot ,trebanju® .........cc.cccceeveniniiiiiinnns 14
* Svesnost 1 kontakt kao uslovi promene ...........ccceccveeviieeniiieeriieerieeeeeeee e 14
» Samoprihvatanje 1 SAMOTEZUIACTIA .....ccveerviieiieiiieiie et 15
* Odnos terapeut—klijent: prisutnost UMesto USMEravanja .........c.cceeverereerieeseennens 15

* Filozofska pozadina paradoksalne teorije promene ............ccoeceeevueeneenieeneenneens 16



Kontakt kao nacin Promene ..........ccceeecuieeriieeiiieeiieeesireeesieeeeseee e 17

* Dijalog kao terapijski PrinCip .....c.eeeverireriienieeiienieeieeeee ettt sreesaee e e 19
* Uloga terapeuta u dijaloSkom 0dnosu ..........cccceviveiiieriieiiienieeiiece e 19
* [shodi dijaloSKOZ PIISTUPA .....cccuveieiiieeiieeciee ettt 21
FIKSITani @eStalt ......c.coviiiiiiiiieie ettt et st 22
* Impas kao razvojna kriza i prostor za transformaciju ..........cccceeeevenieniniennnnnnenn 24
* Terapeutski PriStup IMPASU ....c..eeeeevieeiiieeiieeeiieeeriteeeireeeaeeeereeesreeesereeeseseeesareeas 25
Transfer i kontratransfer u gestalt terapiji ......cooooverveiiiiiiniisiiicsee e 26
» Transfer kao ,,zed za KONtaKtom ™ .. ......ovveiiiiiiiiieeeeeeeeeee e 27
* Gestalt vs. psihoanaliticki pogled na kontratransfer ...........c.cccooeeviiiniiiiiiinnn. 27
* Teorijski okvir: kontratransfer kao deo polja ........ccccceeeveriiniiiiniiniiniiicces 28
* Odnos prema autenticnosti 1 SAMOOtKIIVANJU ......cveeevviieiiieeiieeieeeeeeeee e 29
Promena kroz telesni proces u gestalt terapiji ........ccoceeveeeereeieenieieesieieeeeeeienes 29
* Holisticki pristup telu u gestalt terapiji ...c.oeeveeeeeereeeriieieeieeieeeieeee e 30
* Telesni proces kao put Ka promeni .........cccveeerveiiiiiieiiiie e 30

* Tehnike rada na telu u funkciji promene ............cccoeeveerieeiiieniieeniienie e 30



* Terapijski 0dnos 1 dijalog tela .........ccveieiiieeiiieceeee e

Zakljucak

Literatura



Apstrakt

Ovaj rad ima za cilj da istrazi teoriju promene u okviru gestalt terapije, osvetljavaju¢i njene
temeljne postavke, mehanizme i nacin na koji se promene odvijaju u terapijskom procesu. Poseban
akcenat stavljen je na Paradoksalnu teoriju promene, koja isti¢e da se istinska transformacija ne
dogada kroz napor da postanemo drugaciji, ve¢ kroz prihvatanje onoga §to jeste. U tom okviru
razmatraju se fenomenoloski pristup, teorija polja, organizmicka samoregulacija, dinamika figure

1 pozadine i znacaj granice kontakta kao teorijski temelji koji oblikuju uslove za promenu.

Dalje se obraduje dijaloski metod kao prostor autenti¢nog susreta, rad sa fiksiranim gestaltom 1
impasom kao mestima potencijalne transformacije, te sagledavanje kontratransfera kao dela
zajednickog polja, a ne prepreke procesu. Posebno mesto zauzima telesni proces, koji se posmatra
kao kljucan put kroz koji se uvid pretvara u iskustvo i dobija mesto u celini licnosti. Budu¢i da je
gestalt terapija izrazito iskustvena i egzistencijalna metoda, naglasava se znacaj terapeutove
prisutnosti, spremnosti da ostane u neizvesnosti i poverenja u kapacitet klijenta da pronade svoj
ritam. Rad pokazuje da se promena u gestalt terapiji ne postavlja kao unapred odreden cilj, veé se
razvija iz kontakta, iz trenutka u kojem ono §to jeste moze biti videno, prihvaé¢eno i podrZzano.

Time se potvrduje da su svesnost, prihvatanje 1 odnos kljucni pokretaci trajne promene.

Moje interesovanje za temu promene u geStalt terapiji proizaslo je iz mog licnog iskustva, iz
promena koje sam dozivela kroz kontakt na terapiji i iz odnosa koji me je podrzao da ostanem uz

sebe, ¢ak 1 kad to nije bilo lako.

Kljucne reci: gestalt terapija, teorija promene, paradoksalna teorija promene, kontakt,



Teorija promene u gestalt terapiji: put ka kontaktu

Naslov rada ,,Teorija promene u gestalt terapiji: put ka kontaktu* sugeriSe da se promena
ne posmatra kao izdvojeni fenomen, ve¢ kao proces koji se odvija na granici kontakta, tamo gde
se osoba susrece sa svetom, sa sobom, sa drugima. Upravo u tom prostoru izranjaju nova znacenja,
integracija iskustva i kapacitet za autenti¢nije funkcionisanje. Ovaj rad tezi da, osvetljavanjem
teorijskih i prakticnih aspekata promene, doprinese dubljem razumevanju gestalt terapijskog

procesa i njegovog potencijala za li¢nu transformaciju.

Moje interesovanje za temu promene u gestalt terapiji proizaslo je iz mog li¢nog iskustva,
iz promena koje sam dozivela kroz kontakt na terapiji 1 iz odnosa koji me je podrzao da ostanem
uz sebe, ¢ak i kad to nije bilo lako. Kroz sopstveni proces sam osetila da se stvarne promene ne
desavaju iz napora da nesto popravim, vec iz trenutaka u kojima sam mogla da budem u dodiru sa

sobom takvom kakva jesam.

Isto prepoznajem 1 u radu sa klijentima. Vremenom, ¢esto im postavim pitanje: Kako ti
danas razumes to §to se kod tebe promenilo? Najées¢i odgovor koji dobijem nije vezan za neku
konkretnu tehniku, ve¢ glasi nesto poput: ,,.Desilo se kada sam prihvatio da jeste kako jeste* ili
,,Kroz odnos i razgpvore ovde sam osetio/la promenu“. Upravo u tim recenicama pronalazim
sustinu gestalt pristupa, promenu koja ne dolazi iz napora, ve¢ iz kontakta i dozvole da budemo sa

sobom na nacin koji do tada nije bio moguc.

Ova tema za mene nije samo teorijska, ve¢ 1 licna. Kroz rad sa klijentima, ali 1 kroz
sopstveni proces, uverila sam se da je promena u gestalt terapiji daleko vise od postizanja ciljeva
ili otklanjanja simptoma, ona je iskustvo vracanja sebi. PiSu¢i ovaj rad, ponovo sam prepoznala

trenutke kada sam u svom radu videla kako se iz tiSine, iz dozvole da budemo gde jesmo, rada



novi kvalitet Zivota. Upravo zato, promenu ne posmatram samo kao profesionalni koncept, vec¢ i

kao li¢no iskustvo koje oblikuje kao terapeuta.

Osnovne teorijske postavke geStalt terapije

Osnovne teorijske postavke gestalt terapije usmerene su ka omoguéavanju autenti¢éne
promene, ne kao spoljasnje korekcije, ve¢ kao prirodnog procesa koji nastaje kada je osoba u
kontaktu sa sobom i sa svojom okolinom (Beisser, 1970; Yontef, 1993). Promena se u ovom
pristupu ne dozivljava kao cilj sam po sebi, ve¢ kao spontani rezultat svesnosti i sposobnosti za
kontakt u sadaSnjem trenutku. Ona se ne proizvodi voljnim naporom, ve¢ se pojavljuje iznutra,

kao nesto Sto nastaje iz polja odnosa (Parlett, 1991; Bloom, 2009).

Fenomenoloski metod, teorija polja, organizmicka samoregulacija, kao i dinamika figure 1
pozadine i1 granice kontakta, zajedno Cine teorijsko-prakti¢ni temelj gestalt terapije (Perls,
Hefferline & Goodman, 1951; Joyce & Sills, 2014). Ovi koncepti nisu samo teorijski modeli, veé
1 nacin terapeutske prisutnosti, poziv na pazljivo opaZanje, ostajanje uz ono §to se pojavljuje, i
stvaranje uslova u kojima se kontakt moze dogoditi. U tom prostoru, gde je terapeutska paznja
usmerena na ono $to je zivo i prisutno, rada se nova moguénost za integraciju i rast (Francesetti,

2016; Clarkson, 1989).

Fenomenoloski pristup kao osnova promene

Fenomenoloski metod predstavlja jedan od temeljnih stubova gestalt terapijskog pristupa,
usmeravaju¢i paznju na neposredno, subjektivno iskustvo klijenta u trenutku ,,ovde 1 sada®.

Umesto interpretacije 1 prosudivanja, terapeut pristupa iskustvu klijenta sa otvorenoscu i



radoznaloS¢u, odbacujuc¢i unapred formirane pretpostavke i teorijska tumacenja (Bloom, 2009;

Yontef, 2010).

U sredistu fenomenoloSkog rada nalazi se teznja ka preciznom opazanju i deskripciji
iskustva, oslobodenog interpretativnih slojeva. Jedan od osnovnih principa ove metode je
»stavljenje u zagrade“ (eng. bracketing), tj. svesno suspendovanje li¢nih pretpostavki i
automatskih interpretacija terapeuta (Van de Riet, 2001). Time se omogucava autenti¢an kontakt,
nenaru$en projekcijama, §to stvara prostor za razumevanje onoga $to se u polju javlja u datom

trenutku (Joyce & Sills, 2014).

Drugi vazan element je horizontalnost koja podrazumeva ravnopravno vrednovanje svih
izraza klijentovog iskustva, bilo da su oni eksplicitni ili suptilni. Time se svaki aspekt dozivljaja
posmatra kao potencijalno znaCajan za tok terapije (Van de Riet, 2001), a terapeut razvija

prisutnost koja ne favorizuje odredeni sadrzaj, ve¢ podrzava celovitost kontakta.

Fenomenoloska orijentacija usmerava rad ka onome §to se upravo sada pojavljuje, aktuelnim
senzacijama, emocijama, mislima i telesnim stanjima. Pro$lost se ne zanemaruje, ali se ne analizira
izvan njenog aktuelnog uticaja u sadaSnjem kontaktu (Bloom, 2009). Time se umesto racionalne

rekonstrukcije proslih dogadaja otvara prostor za direktan susret sa sobom u trenutku.

U tom prostoru terapeut nije distancirani posmatra¢, ve¢ prisutan ucesnik koji svojim
celokupnim bi¢em svedo¢i klijentovom procesu. Ne pokusava da objasni ono §to klijent oseca, ve¢

zajedno s njim boravi u iskustvu, dopustajuci da znacenje izroni iz samog kontakta (Bloom, 2009).

Promena, posmatrana iz ove perspektive, ne proizlazi iz voljne intervencije ili analize

uzroka problema, ve¢ iz produbljenog uvida u ,,kako* se neSto deSava. Umesto pitanja ,,zaSto*,



terapeut orijentiSe paznju ka ,kako*, kako klijent oseca, kako reaguje u telu, kako konstruise
znacenje (Bloom, 2009). U tom ,kako*, a ne u racionalnom objaSnjenju, lezi potencijal za

transformaciju.

Fenomenoloski rad tako postaje prostor za osveS¢ivanje sopstvene egzistencije, ne kao
stati¢ne slike o sebi, ve¢ kao zivog, dinami¢kog procesa u kontaktu sa drugima i sa sobom. Kada
klijent u punoj prisutnosti ostane sa svojim iskustvom, bez potrebe za racionalizacijom ili
izbegavanjem, otvara se prostor u kojem se spontano moze dogoditi promena ponasanja, osecanja

ili uvida.

Terapeut u tom kontekstu funkcioniSe kao ,,eksperimentalni svedok® (Bloom, 2009),
prisutan uz ono $to se javlja, koriste¢i sopstvenu svesnost kao deo zajedni¢kog polja. Njegova
aktivna dostupnost ne ogleda se u intervenciji, ve¢ u sposobnosti da osluskuje, reflektuje i podrzi
klijentovu unutrasnju dinamiku bez teznje da je usmerava. Terapeutova prisutnost time postaje

kontekst u kojem se kontakt 1 znacenje razvijaju prirodno, kao deo zajednickog procesa.

Teorija polja

Teorija polja, preuzeta iz rada Kurta Levina (1951), ¢ini osnovu za razumevanje konteksta
u kojem se iskustvo i promena odvijaju. U gestalt terapiji, polje nije staticna pozadina, vec
dinamicki sistem koji se u svakom trenutku oblikuje odnosom organizma i sredine. Klijent ne
postoji izdvojen, ve¢ u neprekidnoj interakciji sa svetom, a sve Sto se deSava u seansi deo je

zajednickog polja terapeuta i klijenta.

Polje je celina, ono je sve $to se u datom trenutku deSava u telu, ose¢anjima, secanjima,

prostoru i odnosu, ¢ini jedinstvenu konfiguraciju koja odreduje Sta ¢e postati figura, odnosno



10

srediSte svesnosti. U tom smislu, promena nije isklju€ivo unutra$nji akt koji se desava "u glavi"

klijenta; ona nastaje u mrezi odnosa, pod uticajem svih elemenata polja (Parlett, 1991).

Jontef (1993) ukazuje da teorija polja omogucava terapeutima da, umesto trazenja uzroka
simptoma u proslosti, paznju usmere na ovde i sada. Terapijski rad se tako fokusira na ono $to se
u polju pojavljuje kao zivo, ¢esto neocekivano, bilo da se radi 0 mikro-izrazu lica, pauzi u govoru

ili telesnom pokretu. Sve su to tragovi dinamike kontakta koji nose u sebi moguénost promene.

Promena u ovom kontekstu nastaje ne kao proizvod intervencije terapeuta, ve¢ kao rezultat
pomeranja u polju. Kada se u zajedni¢kom prostoru prepozna i dozvoli ono §to je bilo potisnuto,
zadrzano ili neizrazeno, dolazi do restrukturiranja figure i osvezavanja kontakta. Terapijski odnos

tada postaje mesto nastajanja neceg novog.

Organizmicka samoregulacija i ciklus kontakta

U srediStu gestalt terapije nalazi se ideja organizmiCke samoregulacije, tj. prirodne
sposobnosti organizma da, kada je u kontaktu sa sopstvenim potrebama i okolinom, tezi ravnotezi
1 celovitosti. Organizmicka inteligencija nije racionalna, ve¢ intuitivna, usmerena ka zadovoljenju
potreba kroz kontakt sa sredinom. Svaka nova figura koja izranja iz pozadine ima svoj razlog

postojanja, ona signalizira potrebu koja trazi zadovoljenje.

Zadovoljenje te potrebe odvija se kroz ciklus kontakta, koji ukljucuje faze senzacije,
svesnosti, mobilizacije energije, akcije, kontakta, povlacenja i asimilacije (Zinker, 1977). Kada je
ciklus neometan, osoba se slobodno kre¢e kroz ove faze i integriSe iskustva. Medutim, ranije
frustracije, traumatski dogadaji ili rigidni introjekti mogu blokirati tok, dovode¢i do fiksiranih

obrazaca ponasanja (fiksirani gestalt).



11

Gestalt terapija takve prekide ne tretira kao patologiju, ve¢ kao kreativne adaptacije koje
su nekada bile funkcionalne za opstanak. Promena se, dakle, ne trazi forsirano, ve¢ se stvara
prostor da osoba ponovo pronade kontakt sa sopstvenim potrebama, ritmovima i telom. Terapeut
podrzava ovaj proces kroz osvesc¢ivanje tacaka gde se energija zadrzava, gde se kontakt izbegava
ili gde se osoba prebrzo povlaci (Joyce & Sills, 2014). Kroz takvu paznju, uspostavlja se uslov za

obnavljanje ciklusa i organsku promenu.

Kontakt i granica kontakta

Kontakt u gestalt terapiji nije samo odnos sa drugima, ve¢ sustinska tacka gde se odvija
zivot. To je mesto susreta izmedu unutrasnjeg i spoljasnjeg, izmedu sebe i drugog. Kontakt je
proces kroz koji osoba upoznaje sebe, druge i svet. Kada je kontakt pun i autenti¢an, osoba se
ose¢a zivom, uskladenom, prisutnom. Nasuprot tome, kada je kontakt izbegnut, povrSan ili

fragmentiran, javljaju se osecaj praznine, nepovezanosti i stagnacije (Perls et al., 1951).

Granica kontakta nije fiksna linija, ve¢ fleksibilna zona koja omogucava razmenu izmedu
organizma 1 sredine. Kvalitet promene zavisi od sposobnosti osobe da prepozna i oCuva svoje
granice, a istovremeno ostane otvorena za susret. U terapijskom procesu, rad na granicama znaci
rad na kapacitetu za izbor: kada u¢i u kontakt, kada se povudi, i Sta je potrebno da bi osoba mogla

ostati u susretu bez gubitka sebe.

U tom svetlu, promena je moguéa samo kada osoba ima dovoljno podrske da izdrzi
neizvesnost susreta, da ostane na granici kontakta i da u tom prostoru ne reaguje po automatizmu,

ve¢ svesno bira svoj odgovor. Terapeutova prisutnost i autenti¢nost ¢ine vazan deo te podrske.

Figura i pozadina kao dinamika promene



12

Koncept figure 1 pozadine, preuzet iz gestalt psihologije, predstavlja jedan od temeljnih
okvira za razumevanje dinamike svesti 1 procesa promene u gestalt terapiji. U svakom trenutku
odredeni sadrzaji iz polja iskustva izranjaju kao figura, ono Sto zauzima fokus paznje i svesnosti,
dok ostali aspekti ostaju u pozadini, izvan neposrednog opazanja. Promena se dogada upravo onda
kada nova figura, prethodno marginalizovana ili potisnuta, uspe da iz pozadine ude u svest i bude

dozivljena, izrazena i integrisana (Perls, Hefferline & Goodman, 1951; Francesetti, 2019).

Temeljni perceptivni princip koji stoji iza ove dinamike je princip pregnatnosti, odnosno
teznja ka jasnim, celovitim i smisaonim oblicima (Radionov, 2013). Ovaj princip, zasnovan na
gestalt psiholoskoj tradiciji, ukazuje na to da je percepcija aktivan proces organizacije podataka u
forme koje omogucavaju orijentaciju i stabilnost. Ljudi teze da prepoznaju obrasce koji su poznati
i smisleno zaokruzeni, dok ono $to je fragmentirano, haoti¢no ili emocionalno zahtevno ostaje u
pozadini svesti (Clarkson, 1989; Joyce & Sills, 2014). Upravo ova dinamika omogucava efikasno
funkcionisanje u svakodnevnom zivotu, ali istovremeno stvara tendenciju ka izbegavanju

unutras$njih sadrzaja koji zahtevaju dublju obradu i suo€avanje.

U terapijskom procesu, zadatak terapeuta nije da namece figure klijentu, ve¢ da ostane
otvoren 1 prisutan uz ono §to se spontano javlja iz kontakta, tela 1 polja (Yontef, 1993; Parlett,
1991). Klijjent moZe zapoceti seansu sa odredenom temom, ali kroz fenomenolosko istrazivanje 1
dijalog sa terapeutom, mogu se pojaviti figure koje su ranije bile potisnute ili nesvesne. Kada se
takva figura prepozna i kada klijent ostane u kontaktu s njom bez potrebe da je izbegne,
racionalizuje ili kontroliSe, dolazi do osves¢ivanja i integracije, a upravo u toj tacki se odvija

promena.

Figura se u gestalt pristupu ne shvata samo kao misaoni sadrzaj, ve¢ kao energetski naboj,

emocionalna, telesna ili afektivna tenzija koja ima potencijal da pokrene reorganizaciju dozivljaja



13

(Francesetti, 2019). Promena se, u skladu sa gestalt filozofijom, ne inicira analizom uzroka ili
kognitivnim tumacenjem, ve¢ nastaje kao spontani rezultat dublje svesnosti. Kada nova figura iz
pozadine uspe da se dozivi do kraja, otvara se mogucnost za drugaciji nacin postojanja u kontaktu

1 tu se javlja pomak u opazanju, ose¢anju i ponasSanju (Bloom, 2009).

Klju¢na uloga terapeuta je da prepozna trenutak u kojem se nova figura pojavljuje, da
podrzi klijentovu sposobnost da ostane sa tim iskustvom i da stvori dovoljno sigurnosti kako bi
figura mogla da se integriSe u Siru strukturu dozivljaja (Joyce & Sills, 2014; Yontef, 1993).
Terapeut time ne inicira promenu direktno, ve¢ omogucava uslove u kojima se ona moze dogoditi.
U tom prostoru paznje i prisustva, klijent sti¢e kapacitet da ostane sa onim §to se pojavljuje iz

pozadine i upravo iz tog kontakta nastaje nova figura, novo znacenje i novi nacin ponasanja.

Pecoti¢ (2018) istice da se proces promene u psihoterapiji moze razumeti kroz dinamiku
figure 1 grounda, pri ¢emu se figura menja u odnosu na stabilnu osnovu, ground koji omogucéava
percepciju, ali sam po sebi ne inicira kretanje ka zatvaranju. Ova diferencijacija osvetljava zasto
se istinska promena ne dogada kroz napor da se ,,postize*, ve¢ kroz dozvolu da se figura prirodno

formira iz grounda iskustva.

Paradoksalna teorija promene

U srediStu gestalt terapijskog pristupa promeni nalazi se koncept koji u osnovi prkosi
konvencionalnom razumevanju psihoterapijskog cilja: promena se ne dogada kada se trudimo da
postanemo neko drugi, ve¢ kada postanemo ono $to ve¢ jesmo. Ova formulacija, poznata kao
Paradoksalna teorija promene, potice iz rada Arnolda Bajsera (1970) i postala je jedno od

najuticajnijih teorijskih uporista gestalt terapije. Umesto da promenu vidi kao aktivni napor da se



14

nadvlada sopstveno trenutno stanje, gestalt terapija je dozivljava kao spontanu posledicu prisustva,

svesnosti 1 prihvatanja onoga $to jeste.

U gestalt terapiji, promena se ne posmatra kao nesto $to dolazi spolja, kroz savete, uputstva
ili analizu, ve¢ kao nesto $to se deSava iznutra, kada osoba ude u kontakt sa sobom u sadasnjem
trenutku. Jontef (1996) istice da je osvesc¢ivanje nacina na koji osoba funkcioniSe (kako oseca,
reaguje, uspostavlja kontakt) Cesto vaznije za promenu nego razumevanje uzroka iz proslosti.
Terapeut ne gura klijenta ka odredenoj transformaciji, ve¢ zajedno s njim stvara polje u kojem je
autenti¢na promena moguca, kroz dijalog, prisustvo i1 podrzavanje onoga Sto jeste, a ne onoga $to

,,treba da bude*.

U skladu sa osnovnom temom ovog rada, puta ka kontaktu kao prostoru u kome se promena
dogada, paradoksalna teorija promene nudi precizan okvir: promena nije cilj koji se aktivno sledi,
ve¢ proizvod kontakta sa sopstvenim stvarnim stanjem u sadaS$njem trenutku. Takvo razumevanje
naglaSava nevoljnost, ¢ak i uzaludnost pokusaja da budemo neko drugi ukoliko pritom nismo u

dodiru sa onim §to ve¢ jesmo.

U skladu sa ovom teorijom, Pecoti¢ (2018) istice da klijenti ¢esto brzo dolaze do zna¢ajnih
uvida, ali bez iskustvenog ponavljanja i integracije u polju odnosa, ti uvidi brzo iS¢ezavaju.
Odrziva promena zahteva utelovljeno prisustvo i reflektivnu svesnost u trenutku kada se kontakt

deSava, Sto ukljucuje ne samo razumevanje, ve¢ i novo iskustvo sebe u kontaktu.

Arnold Bajser (1970), autor koji je najjasnije artikulisao ovaj koncept, tvrdi da se istinska
promena dogada tek kada osoba u potpunosti prihvati ono §to jeste, a ne kada pokusava da postane
nesto §to ,.treba“ da bude. Pokusaj da se promenimo bez autenticnog kontakta sa sobom stvara

unutra$nji razdor i vodi ka jo§ vecoj fiksaciji u starom obrascu. Suprotno tome, prihvatanje i



15

potpuna identifikacija sa sopstvenim sadasnjim stanjem omogucavaju uspostavljanje ¢vrstog tla iz

kojeg promena moze da iznikne. Promena tako nastaje ne iz napora, ve¢ iz prihvatanja i bivanja.

Paradoks je u tome Sto odustajanje od pokusaja promene zapravo otvara prostor za
transformaciju. Kada osoba prestane da se forsira ka idealizovanim ciljevima i dozvoli sebi da
bude u kontaktu sa onim $to jeste, ukljucujuci i konfliktne, ranjene ili otporne delove sebe, tek tada

se otvara potencijal za organsku promenu (Beisser, 1970; Joyce & Sills, 2014).

Promena iz autenti¢nog kontakta nasuprot ,,trebanju “

Mnogi klijenti ulaze u terapiju sa jasno formulisanim idejama o tome $ta “treba” da budu:
manje anksiozni, produktivniji, smireniji, manje ljuti, viSe prilagodeni, i sl. Iza ovih zahteva Cesto
stoji unutrasnji konflikt izmedu “top-doga” (unutrasnjeg kriticara) i “under-doga” (potisnutog,
pokornog dela li¢nosti), Sto dovodi do unutrasnje borbe bez realnog osnova (Perls et al., 1951;
Radionov, 2013). Terapeut koji takve ciljeve klijenta prihvati kao legitimne nesvesno ulazi u isti
mehanizam, pokusava da pomogne klijentu da postane neko drugi, Salju¢i mu poruku da ono §to

klijent jeste nije dovoljno ili nije u redu.

Paradoksalna teorija promene nudi drugaciji put: terapeut podrZava klijenta da bude ono
Sto jeste u sadasnjem trenutku, bez usmeravanja, bez unapred zadatih ciljeva, bez saveta kako treba
da bude. To ne znaci pasivnost terapeuta, ve¢ apsolutnu prisutnost i spremnost da se istraZi sve
ono Sto ¢ini aktuelno klijentovo iskustvo. 1z te celovitosti, iz susreta klijenta sa sobom takvim

kakav jeste, promena se moZze dogoditi spontano.

Svesnost i kontakt kao uslovi promene

U gestalt terapiji, svesnost se definiSe kao kapacitet da budemo u kontaktu sa sobom, sa

drugima i sa okruzenjem (Yontef, 1993). Svesnost nije puki kognitivni uvid, ve¢ iskustveni kontakt



16

sa onim §to se deSava, u telu, emocijama, mislima, relaciji. Paradoksalna teorija promene oslanja
se na postulat da se promena dogada kroz povecanje svesnosti, a ne kroz voljni napor. Kada osoba

postane svesna onoga §to jeste, tada istinski ima izbor.

Svesnost se odvija unutar kontaktne granice, odnosno mesta susreta organizma i sredine.
U tom prostoru, kako pokazuje i teorija polja, pojavljuju se figure koje odrazavaju aktuelne potrebe
organizma (Lewin, 1951; Parlett, 1991). Promena se ne dogada izolovano unutar pojedinca, ve¢
kao funkcija celog polja, svaki pokret u jednoj tacki sistema uti¢e na ceo sistem. Tako i promena
kod klijenta moze nastati kao rezultat promene u terapeutu, kao i obrnuto. Kontakt je stoga i prostor

susreta i prostor medusobnog uticaja.

Samoprihvatanje i samoregulacija

Paradoksalna teorija promene temelji se i na ideji organizmicke samoregulacije,
sposobnosti organizma da, u kontaktu sa sopstvenim potrebama i sredinom, pronade ravnotezu i
spontano se razvija. Kada je osoba u kontaktu sa sobom i sa svojim poljem, promena postaje
prirodan tok, kao $to biljka raste ako ima dovoljno svetla, vode i prostora (Zinker, 1977; Joyce &

Sills, 2014).

Terapijski rad tada nije usmeren na to Sta bi trebalo promeniti, ve¢ na to $ta jeste 1 kako je
to sada. Kada klijent uspe da bude sa sobom onakav kakav jeste, sa, recimo, svojim besom, stidom,
ljutnjom ili ¢eZnjom, tada dolazi do integracije. Klijent viSe ne pokuSava da pobegne iz iskustva,
ve¢ moZze da ga obuhvati svojim prisustvom. Taj ¢in prihvatanja oslobada energiju koja je ranije

bila vezana za otpor i omoguc¢ava pomeranje iz zastoja.

Odnos terapeut—klijent: prisutnost umesto usmeravanja



17

Paradoksalna teorija promene duboko uti¢e na poziciju terapeuta. Umesto da bude onaj
koji zna, savetuje ili vodi proces, terapeut zauzima poziciju prisutnosti, autenti¢nosti i “kreativne
nezainteresovanosti”, stava u kojem ne postoji o¢ekivanje promene, ve¢ otvorenost za ono $to se
sada pojavljuje (Joyce & Sills, 2014). Ova pozicija zahteva veliku toleranciju na neizvesnost i

poverenje u organizmic¢ku mudrost klijenta.

U takvom odnosu, terapeut potvrduje klijentovo postojanje, njegove emocije, misli 1
telesne dozivljaje, ne da bi ga promenio, ve¢ da bi mu pomogao da bude u kontaktu sa sobom. Ovo
potvrdivanje (konfirmacija) ne znaci slaganje sa svime ili pasivnost terapeuta, ve¢ spremnost da
se bude sa klijentom i da se zajedno istrazi ono $to klijent dozivljava. U tom podrzavajuéem
prostoru, klijent ¢esto po prvi put dozivljava da je prihvaéen bez uslova i upravo to iskustvo postaje

osnova za promenu.

Filozofska pozadina Paradoksalne teorije promene

Paradoksalna teorija promene ima Siru filozofsku osnovu u egzistencijalizmu,
fenomenologiji, pa ¢ak 1 zen budizmu, u tradicijama gde se napustanje kontrole i prihvatanje onoga
Sto jeste smatraju osnovom rasta i razvoja. U tom svetlu, geStalt terapija ne podstice promenu
direktivnim putem, vec¢ stvara uslove da se ona dogodi. Ova teorija u oStrom je neskladu sa mnogim
direktivnim terapijskim pristupima koji promenu tretiraju kao korekciju ponasanja ili puko

otklanjanje simptoma.

Paradoksalna teorija promene nudi jedinstvenu perspektivu na psihoterapijski rad: umesto
da vodi klijenta ka promeni, ona ga poziva da se vrati sebi. Promena, u ovom svetlu, nije nesto §to
se proizvodi spolja, ve¢ nesto $to nastaje kada se klijent oseca videnim, prihva¢enim i u kontaktu

sa sopstvenom istinom. Klijentu nije potrebno da postane neko drugi, ve¢ da bude ono §to veé



18

jeste, u celosti 1 bez osude. U takvoj poziciji lezi mo¢ kontakta 1 klju¢ni uslov za svaki korak ka

li¢noj transformaciji.

Kontakt kao nacin promene

U gestalt terapiji, kontakt predstavlja ne samo osnovu psihoterapijskog rada, ve¢ i prostor
u kojem se promena zapravo dogada. Za razliku od mnogih pravaca koji promenu tretiraju kao
rezultat interpretacije, analize ili uvida, gestalt terapija polazi od stanovista da se promena deSava
u iskustvenom prostoru susreta, u kontaktu koji je autenti¢an, svestan i potpun. Promena se ne
izaziva spolja, ve¢ se dopusSta da iznikne iz odnosa koji podrzava prisutnost, razmenu i

diferencijaciju (Yontef, 1993).

Kontakt se u gestalt terapiji ne posmatra kao izolovana psihicka radnja, ve¢ kao celovita
funkcija organizma — proces koji ukljucuje sve dimenzije iskustva: senzacije, osecanja, telesne
impulse, znacenja, relacijske pokrete i njihovu interakciju u konkretnom polju (Perls, Hefferline
& Goodman, 1951). Kontakt je na¢in na koji osoba uspostavlja vezu sa sredinom, zadovoljava
potrebe 1 reguliSe sebe u dinami¢nom odnosu sa okruzenjem. Kao takav, on uvek ukljucuje ceo
organizam u situaciji, bez vestackih podela na unutraSnje i spoljasnje, kognitivno 1 afektivno,

telesno i mentalno.

Za razliku od teorijskih modela koji se oslanjaju na podelu psihickih funkcija na odvojene
komponente (npr. afektivnu, kognitivnu, somatsku), gestalt terapija ne posmatra osobu kao zbir
delova, ve¢ kao organizam u neprekidnoj razmeni sa sredinom, u okviru konkretne situacije u polju
(Yontef, 1993). Kontakt ne mora biti verbalno izrazen niti uvek svestan, moze biti implicitno
prisutan u telesnoj napetosti, ti§ini, pogledu ili u pokretu koji nije izveden do kraja. Sva ta iskustva

predstavljaju izraze kontaktne funkcije organizma.



19

Dzojs i Sils (2014) isti¢u da sposobnost osobe da ostane u kontaktu sa sobom i drugima
zavisi od mogucénosti da istovremeno registruje telesne senzacije, emocionalna stanja i znacenja
koja pridaje situaciji. Kada je ta sposobnost naruSena, kontakt se fragmentira, osoba postaje
delimi¢no prisutna, a delimicno odsutna. Gestalt terapija zato pristupa kontaktu kao
visSedimenzionalnom procesu koji ne tezi integraciji po svaku cenu, ve¢ stvara uslove u kojima se

fragmenti dozivljaja mogu pojaviti i biti prihvaceni takvi kakvi jesu.

Eksperiment, kao klju¢na metoda u gestalt terapiji, omogucava osvesc¢ivanje ovih slojeva
kontakta kroz direktno iskustvo. Cinker (1977) naglasava da eksperiment sluzi kao "laboratorija"
za promenu, mesto u kojem klijent moze da istrazi svoj nacin bivanja u kontaktu, ne kroz
intelektualnu analizu, ve¢ kroz ¢in. Na primer, terapeut moze predloziti klijentu da obrati paznju
na ruku koja se zgrcila dok govori o odredenoj temi, ¢ime se stvara prostor za osvesc¢ivanje i

integraciju iskustva koje do tada nije bilo priznato.

Kontaktna funkcija u gestalt terapiji povezana je sa onim nazivamo funkcija ega, tj.
sposobno$c¢u organizma da diferencira sebe od sredine, uspostavi granice i deluje u skladu sa
aktuelnim potrebama i kontekstom(Perls, Hefferline i Goodman,1951). Kontaktne funkcije nisu
unutrasnji kapaciteti pojedinca u izolaciji, ve¢ sposobnosti koje se ispoljavaju kao odgovor na
situaciju, one su funkcija polja. Parlet (1991) ukazuje da kontakt nastaje iz odnosa i uvek je

funkcija celokupnog sistema u kojem osoba deluje.

Kada se kontakt odvija na celovit 1 svesni nacin, osoba je u stanju da reaguje u skladu sa
sopstvenim potrebama i situacijom. Kada je kontakt blokiran, usled introjekcije, disocijacije,
preplavljenosti ili rigidne samokontrole, terapijski proces je usmeren ka stvaranju uslova u kojima

¢e ti blokovi mo¢i da se pojave u svesti bez prisile na promenu. U duhu paradoksalne teorije



20

promene (Beisser, 1970), tek kada klijent uspe da ostane u kontaktu sa onim §to jeste, bez potrebe

da se odmah menja, otvara se mogucnost za organsku transformaciju.

Vazno je ista¢i da kontakt nije samo individualna sposobnost, ve¢ i relacijska i situaciona
pojava. Franceseti (Francesetti, 2015) ukazuje da je kontakt ,,emergentna konfiguracija polja“, $to
zna¢i da nastaje u susretu klijenta, terapeuta i situacije, u odredenom vremenu i prostoru.
Terapeutova sposobnost da bude prisutan, diferenciran i rezonantan sa klijentovim iskustvom
direktno utice na kvalitet i dubinu kontakta koji se moze razviti. Drugim rec¢ima, kontakt nije samo

alat koji terapeut koristi, ve¢ fenomen koji sam po sebi oblikuje i pokrece proces promene.

Dijalog kao terapijski princip

Dijaloski metod predstavlja jedan od klju¢nih modaliteta kontaktne funkcije u gestalt
terapiji. Dijalog, u kontekstu gestalta, podrazumeva odnos u kome se klijent i terapeut srecu kao
dve celovite osobe, ne kao dijagnosticke kategorije ili fiksirane uloge, ve¢ kao subjekti koji su
medusobno prisutni u sadasnjem trenutku. Dijalog u ovom smislu ne znac¢i puku razmenu reci, on
ukljucuje 1 emocionalnu dostupnost, telesnu prisutnost, ranjivost, svesnost 1 spremnost da se u

odnos unese istina trenutnog iskustva (Jacobs, 2017).

Osnovna dinamika dijaloga u gestalt terapiji zasniva se na filozofskom pojmu odnosa Ja—
Ti, koji je razvijen u okviru egzistencijalisticke tradicije. Ovaj odnos ne posmatra drugoga kao
objekat, ve¢ ga priznaje kao autonomnu osobu, sposobnu za dozivljaj, odgovor i promenu (Buber,
1970). U takvom kontaktu terapeut ne pokusava da oblikuje klijenta prema nekom idealu, veé
nastoji da bude sa njim u onome $to klijent zaista jeste. Upravo to bivanje u odnosu, to priznanje

klijentovog iskustva, predstavlja osnovu iz koje promena spontano nastaje.

Uloga terapeuta u dijaloSkom odnosu



21

Uloga terapeuta u dijaloSkom metodu nije neutralna. Terapeut ne ostaje po strani kao
pasivan posmatra¢, ve¢ ulazi u kontakt sa sopstvenom subjektivnos¢u i1 svesno koristi svoje
emocionalne, kognitivne i telesne reakcije kao orijentir u polju (Yontef, 1993; Joyce & Sills,
2014). Takvo prisustvo ne znaci reaktivnost, ve¢ svesnu diferenciranost i sposobnost da se izdrzi
kontakt, ¢ak i kada je on neudoban, napet ili nejasan. Terapeut postaje svedok i sagovornik, a ne

regulator ili analitiCar klijentove psihe.

Iskustvo potvrde igra centralnu ulogu u ovom procesu. U gestalt terapiji, potvrda ne znaci
saglasnost sa svim $to klijent kaze ili radi, ve¢ priznanje onoga Sto jeste. Kada terapeut potvrdi
klijentovu emociju, tenziju, dilemu ili povlacenje, on time stvara prostor u kojem klijent moze da
bude prisutan sa svojim iskustvom bez potrebe da ga brani, opravdava ili potiskuje. Tada kontakt
postaje iskustveno utemeljen, i klijent ima moguénost da prvi put jasno sagleda sebe iznutra, bez

iskrivljenja (Clarkson, 2004).

Zahvaljuju¢i ovakvom odnosu, klijent ne dozivljava da mora da se menja da bi bio
prihvaéen; umesto toga, postepeno otkriva kapacitet da bude u odnosu 1 pri tom ostane svoj.
Promena se tada javlja kao posledica integracije iskustava koja su dotad bila fragmentisana,
potisnuta ili obezvredena. Drugim recima, u kontaktu koji je istovremeno podrZavajuéi i
diferencirajuci, klijent dolazi u kontakt sa sopstvenom punocom, a iz tog autenti¢nog kontakta

prirodno proizilazi transformacija (Yontef, 1993; Perls, Hefferline & Goodman, 1951).

Dijaloski pristup se posebno isti¢e u radu sa temama koje se odnose na granice, identitet,
stid, krivicu 1 duboke relacione povrede. Klijenti koji su hroni¢no bili u poziciji objekta, bilo kroz
roditeljsku kontrolu, zanemarivanje ili idealizaciju, ¢esto po prvi put dozivljavaju terapijski odnos
kao prostor u kojem mogu postojati kao subjekti. To ne zna¢i da su svi aspekti kontakta prijatni,

naprotiv, u bliskom odnosu javljaju se i frustracije, nesporazumi i povrede. Medutim, razlika je u



22

tome $to se u dijaloSkom okruzenju ni neprijatne situacije ne ignorisu, ve¢ postaju deo zajednickog

procesa razumevanja i rasta (Jacobs, 2017).

Terapijski odnos tada ne funkcionise kao sredstvo za promenu, ve¢ kao mesto promene.
Sama cinjenica da klijent moze da ostane u kontaktu sa terapeutom, ¢ak i u tenziji ili neslaganju,
predstavlja znacajan pomak. Kontakt postaje ogledalo koje reflektuje moguénost da osoba ostane

prisutna u sebi i sa drugim, bez potrebe za bekstvom, povlacenjem ili pretvaranjem.

Ishodi dijaloskog pristupa

Promena koja proizlazi iz dijaloskog metoda ne dolazi spolja, putem saveta, tumacenja ili
uputstva, ve¢ iznutra, kao rezultat ponovnog uspostavljanja kapaciteta za kontakt. Ova promena je
istovremeno relacijska i intrapsihicka: menja se klijentov dozivljaj sebe, ali i njegov kapacitet za
odnos. U tom smislu, dijalog u gestalt terapiji nije samo metod, ve¢ i vrednosni stav, duboko
postovanje prema klijentovoj subjektivnosti, vera u potencijal odnosa i uverenje da se prava

transformacija deSava upravo u prostoru autenti¢nog susreta (Joyce & Sills, 2014).

U radu s kontaktom kroz dijalog, ¢esto se ukljucuju elementi neverbalne komunikacije:
pogled, polozaj tela, ton glasa, tiSina. Sve to su elementi koji ¢ine kontakt punim i viSeslojnim.
Tisina, na primer, moze biti izraz otpora ili straha, ali i prostor u kojem se integracija upravo
dogada. Terapeut koji je sposoban da ostane u tiSini, da je ne ispunjava re€ima zbog sopstvene

anksioznosti, pruza klijentu prostor da Cuje sebe.

Promena, u ovom svetlu, ne podrazumeva napustanje prethodnog identiteta, ve¢ njegovo
Sirenje 1 obnavljanje. Klijent ne postaje neko drugi, ve¢ postaje vise ono Sto jeste. U kontaktu se

reaktiviraju fragmenti selfa koji su bili disocirani, zaboravljeni ili isklju¢eni 1 kroz odnos dobijaju



23

mogucnost da ponovo udu u celinu. To je proces koji nije linearan ni konacan, ve¢ zivi ritam polja,

stalno obnavljanje kapaciteta za susret (Perls et al., 1951).

Upravo zato se moze reci da dijaloski metod u gestalt terapiji ne nudi put ka promeni — on

jeste taj put. Autenti¢an, dijaloski kontakt jeste prostor u kojem promena nastaje.

Fiksirani geStalt

U savremenoj gestalt terapiji ono §to je u drugim pravcima ¢esto oznaceno pojmom otpora
interpretira se kao izraz organizmicke inteligencije, pokusaj da se sa¢uva ravnoteza, identitet 1
osecaj sigurnosti u datom kontekstu. Umesto da se posmatra kao prepreka napretku, otpor se u
gestaltu razume kao kreativna adaptacija: nacin na koji se osoba prilagodila polju u kojem se
razvijala, koriste¢i dostupne resurse kako bi se nosila sa ugrozavajué¢im, prebrzim ili zbunjuju¢im

iskustvima (Francesetti, Gecele, & Roubal, 2013; Spagnuolo Lobb, 2013).

Kada se adaptivni odgovor, koji je inicijalno bio fleksibilan i funkcionalan, u¢vrsti i nastavi
da se ponavlja van konteksta u kojem je nastao, govorimo o pojavi fiksiranog gestalta, obrascu
koji viSe ne odgovara sadaSnjem trenutku, ali nastavlja da oblikuje klijentovo ponaSanje i
dozivljavanje (Perls, Hefferline, & Goodman, 1951). Umesto da se takav obrazac tumaci kao
nesvesna prepreka, on se istraZzuje kao putokaz ka ranijem iskustvu koje je ostalo neintegirsano,

ali je vazno za identitet osobe.

Paradoksalna teorija promene osvetljava vaznost prihvatanja klijentovih sadasnjih
strategija kao preduslova za istinsku promenu. Kada terapeut pokusava da ,,ukloni* otpor, ¢esto
dolazi do njegovog intenziviranja, jer klijent doZivljava da mu se oduzima nesto $to je u datom
trenutku jo§ uvek neophodno. Suprotno tome, kada se takve strategije prihvate i razumeju kao

funkcionalne, klijent sti¢e mogucnost da ih osvesti, integrise i eventualno transformise.



24

U tom smislu, tzv. ,,otpor se sagledava kao nacin na koji self u datom trenutku regulise
kontakt sa svetom. Terapeut ne pokusava da prevazide, razbije ili zaobide klijentovu reakciju, veé
ostaje u kontaktu sa njom, posmatrajuci je fenomenoloski i istrazuju¢i njenu svrhu ,,ovde i sada*
(Yontef & Jacobs, 2014). Kao $to istice Stemler (Staemmler, 2009), klju¢ lezi u kapacitetu
terapeuta da zadrzi otvorenu, nerazjasnjenu poziciju prema iskustvu koje se javlja, umesto da

klinicki reaguje na ono Sto na prvi pogled deluje kao regresija ili izbegavanje.

Umesto jezika patologizacije, savremeni autori poput Vilera (1991) i Loba (2013) predlazu
da se govori o ,,stilovima kontakta“, razli¢itim nac¢inima na koje osoba stupa ili izbegava kontakt,
u zavisnosti od uslova u polju. Na primer, kada osoba povlaci osecanja, izbegava kontakt
pogledom ili koristi humor kao odbranu, ona time izrazava odredenu potrebu, mozda zastitu od
ranjivosti, mozda o¢uvanje dostojanstva ili ocuvanje relacijskih granica koje ranije nisu bile

poStovane.

Tradicionalno opisanih pet mehanizama kreativne adaptacije (introjekcija, projekcija,
retrofleksija, defleksija i konfluencija) ostaju relevantni kao deskriptivne kategorije koje pomazu
u prac¢enju nacina na koje osoba oblikuje kontakt (Zinker, 1977). Na primer, introjekcija se u
gestalt pristupu razume kao privremeno preuzimanje tudih stavova, bez njihove asimilacije, §to je
mozda bilo neophodno u ranoj fazi razvoja, kada nije postojala dovoljna podrSka za formiranje
autonomnog misljenja. Slicno tome, defleksija, koja se Cesto javlja u obliku intelektualizacije ili
humora, moze predstavljati nacin da se izbegne preplavljujuca emocija za koju osoba jo$ nije

spremna.

U terapijskom radu, cilj nije da se ove strategije eliminiSu, ve¢ da se prate, imenuju i
osvetle, u kontaktu, bez pritiska na promenu. Kada se ove reakcije prepoznaju i osvetle u sigurnoj

relaciji, klijjent dobija mogucnost da ih istraZi, ostane uz njih, kao 1 da ako to Zeli pronade nove



25

nacine odgovaranja na svet. Promena tada postaje rezultat povecane svesnosti i slobode izbora, a

ne prisile ili korekcije ponasanja.

Kako isti¢u Franceseti i saradnici (2013), ¢ak i ono §to izgleda kao rigidna adaptacija ili
psihopatologija, treba razumeti kao pokusaj organizma da odrzi kontakt sa zivotom, koliko god on
bio fragmentisan ili iskrivljen. Terapeutska funkcija je, dakle, pre svega relacijska, kroz prisustvo
terapeuta koji ne pokusava da ,,popravi®, ve¢ da ostane u kontaktu sa onim $to jeste, klijent dobija

prostor za diferencijaciju, integraciju i spontano oblikovanje novog gestalta.

Na taj nacin, savremeni geStalt terapeut se ne bavi razgradnjom otpora, ve¢ pracenjem
nacina na koji se osoba pojavljuje u kontaktu, sa sobom, drugima i terapeutom. Umesto korekcije,
mi nudimo kontakt svojim klijentima. Umesto analize, nudi se istrazivanje. A umesto da se usmeri
na ono $to nedostaje, paznja se zadrzava na onome $to je ve¢ prisutno, kako bi iz tog mesta zapoceo

proces promene.

Impas kao razvojna kriza i prostor za transformaciju

Jedan od klju¢nih doprinosa gestalt terapije razumevanju procesa psihoterapijske promene
jeste koncept impasa, fenomena koji ozna€ava trenutak zastoja, unutrasnjeg konflikta i prividne
nepokretnosti u klijjentovom iskustvu. Impas se ne tumaci kao neuspeh terapije, ve¢ kao signal da
su dotadasnje adaptivne strategije izgubile svoju efikasnost, dok nove jos nisu razvijene. Klijent
se tada nalazi u meduprostoru, izmedu starog koje viSe ne funkcioniSe i novog koje jo§ nije

dostupno (Yontef, 1993; Clarkson, 2013).

U impasu se Cesto susrecu sile jednakog intenziteta koje vuku u suprotnim pravcima , teznja
ka rastu 1 promeni nasuprot potrebi da se ocuva poznato i sigurno. Ova polarizacija moze rezultirati

osecajem paralize, konfuzije, pa Cak 1 regresije u ranije oblike ponasanja. Medutim, iz ugla gestalt



26

terapije, upravo taj trenutak stagnacije otvara prostor za dublju integraciju: impas se ne prevazilazi
tehnikama, ve¢ se prozivljava i svedo¢i uz prisustvo, podrSku i pazljivo pracenje onoga §to se

dogada u polju (Joyce & Sills, 2014; Francesetti, Gecele, & Roubal, 2013).

Terapeutski pristup impasu

Rad sa impasom zahteva visoku dozu suptilnosti, toleranciju na neizvesnost i poverenje u
proces organizmicke samoregulacije. Terapeut ne pokusava da izvede klijenta iz impasa, ve¢ ostaje
u kontaktu sa klijentovim iskustvom, ¢ak i kada je to iskustvo haoti¢no, prazno ili fragmentisano.
Njegova uloga je da podrzi sposobnost klijenta da ostane uz ono S§to jeste, bez pritiska da odmah

nade reSenje ili se promeni (Yontef & Jacobs, 2014; Staemmler, 2009).

Kao §to istice Stemler (2009), upravo terapeutova sposobnost da ostane sa neizvesnoséu,
bez potrebe za interpretacijom ili intervencijom, omogucava klijentu da razvije kapacitet za svesno
bivanje u impasu. To se ne postize uvidima, ve¢ kroz relacijsko iskustvo sigurnog kontakta. U toj
zoni tzv. ,,ne-znanja“, gde klijent nema oslonac u starim obrascima, moze se javiti nova figura,

¢esto iznenadna, neocekivana, ali autenti¢na 1 organizmicki podrzana (Francesetti et al., 2013).

Eksperimenti sa polaritetima predstavljaju jedan od nacina da se produbi rad u ovoj fazi.
Kroz dijalog izmedu razli¢itih delova selfa — npr. onog koji Zeli da se promeni i onog koji se opire,
ili onog koji oseca ranjivost i onog koji kontrolise, klijent postepeno dobija pristup slojevima
iskustva koji su do tada bili nedostupni. Takva istrazivanja omoguc¢avaju da se nevidljive tenzije

postepeno artikuliSu, a novi izbori postanu moguc¢i (Joyce & Sills, 2014; Zinker, 1977).

Franceseti i saradnici (Francesetti et al., 2013, 2019) dodatno uvode pojam estetske
dijagnoze i estetike kontakta u radu sa impasom. Terapeut se tada oslanja na sopstveno senzorno,

emocionalno i relacijsko iskustvo kao na kompas za kretanje unutar terapijskog polja. Umesto da



27

primenjuje unapred zadate tehnike, on pazljivo prati kako se iskustvo odvija ,,ovde i sada®,
uzimajuci u obzir ono $to je vidljivo, ali i ono §to je samo nagovesteno, kao Sto su pauze, tiSina,
trzaji, suze, telesni impulsi, glasovne promene. Sve to postaje deo zajednickog osluskivanja onoga

Sto se u klijentu rada iz praznine.

U trenutku kada se klijent, uz podrsku terapeuta, usudi da ostane u impasu, bez pokusaja
da ga resi, otvara se prostor za davanje novog znacenja i forme. Ono $to se u toj fazi pojavljuje
nije unapred definisana promena, ve¢ nepredvidiva, spontano nastala reorganizacija dozivljaja.
Cesto je to praéeno snaznim emocionalnim otpuitanjem i utelovljenjem prethodno potisnutih
sadrzaja. U toj fazi dolazi do oslobadanja energije koja je bila blokirana u fiksiranom obrascu, i

ona se sada ispoljava u telu, emocijama i novom relacijskom iskustvu.

U tom smislu, impas nije samo stanje zaglavljenosti, ve¢ 1 trenutak organizmicke zrelosti.
To je tacka u kojoj sistem (organizam) signalizira da vise ne moze da funkcioni$e po starom, i da
trazi novu organizaciju iskustva. Kao $to naglasava Viler (1991), u gestalt terapiji impas nije
prepreka, on je ulaz u transformaciju. Klju¢na funkcija terapeuta je da ne ometa taj proces, ve¢ da

stvori dovoljno sigurnosti, svedocanstva i podrske da bi se on mogao odviti u klijentovom ritmu.
Transfer i kontratransfer u geStalt terapiji

U gestalt terapiji, transfer 1 kontratransfer ne posmatraju se kao smetnje terapijskom
procesu, ve¢ kao kljuéne pojave koje osvetljavaju relacione obrasce i doprinose transformaciji. Za
razliku od klasi¢ne psihoanalize, u kojoj se transfer smatra nesvesnim ponavljanjem proslih
odnosa, u gestalt pristupu on se vidi kao figura koja se pojavljuje na granici kontakta, kao izrazaj

potrebe za celovitim, autenti¢nim susretom (Yontef, 1993; Francesetti, 2013).



28

Gestalt terapija se temelji na fenomenoloskom pristupu i teoriji polja. Terapeut i klijent ne
postoje kao odvojene celine, ve¢ kao deo zajednickog polja u kojem se svaki fenomen posmatra
kao ko-kreirani proces (Philippson, 2001). Drugim re¢ima, transfer se ne razmatra kao klijentova
,pogresna percepcija® terapeuta, ve¢ kao aktivan trag klijentove relacione istorije koja se rekreira

u aktuelnom kontaktu sa terapeutom.

Transfer kao "Zed za kontaktom"

Franceseti (2013) opisuje transfer kao ,,7zed za kontaktom®, izrazaj telesne, emocionalne i
egzistencijalne potrebe klijenta da bude viden, priznat i doZivljen od strane druge osobe. Ta potreba
se manifestuje u na¢inu na koji klijent organizuje kontakt, ne samo verbalno, ve¢ i kroz telesne

reakcije, tiSinu, napetost u telu i opsti afekt u prostoriji.

Jakobs (2017) uvodi pojam trajnih relacijskih tema (persistent relational themes) kao
savremen okvir za razumevanje transfera. Te teme oblikuju nacin na koji klijent dozivljava
terapeuta, Cesto ponavljajuci obrasce ranih odnosa, 1 predstavljaju pokuSaj da se kroz sada$nji
kontakt ostvari drugaciji ishod. U tom smislu, transfer se ne svodi na neurotsku regresiju; naprotiv,

on se razumeva kao kreativni pokusaj organizma da odgovori na situaciju koja evocira stare

relacione rane i nezadovoljene potrebe.

Gestalt vs. psihoanaliticki pogled na kontratransfer

Poredenje gestalt 1 psihoanalitickog pogleda na kontratransfer otkriva duboke razlike u
razumevanju terapeutove subjektivnosti. U klasi¢noj psihoanalizi, kontratransfer se dugo smatrao
smetnjom u analitiCkom rad, produktom terapeutovih licnih konflikata koji treba eliminisati da bi
se odrzala neutralnost. Frojd je medu prvima upozoravao na opasnosti kontratransfera, smatrajuci

ga pretnjom analitiCarevoj objektivnosti. Kasnije Skole psihoanalize, poput one Melani Klajn 1



29

postklajnijanske tradicije, pocele su da priznaju znacaj kontratransfera kao izvora informacija o
nesvesnom materijalu klijenta. Medutim, i tada je ostajala osnovna premisa da je zadatak terapeuta

da kontratransfer razume i kontroliSe kako ne bi “kontaminirao” analiti¢ki proces.

Nasuprot tome, u gestalt terapiji kontratransfer se ne dozivljava kao greska ili smetnja, veé
kao znacajan deo terapijskog procesa. On nije samo pokazatelj terapeutovih licnih sadrzaja, ve¢ se
posmatra i kao deo relacijske dinamike koja se odvija u sadasnjem trenutku terapijske seanse
(Hycner & Jacobs, 1995). Terapeut ne pokusava da se u potpunosti distancira od svojih osecanja,

ve¢ ih koristi kao sredstvo za razumevanje onoga sto se deSava u polju klijent—terapeut.

Melnik (2009) istice da kontratransfer u gestalt terapiji obuhvata relativno fiksirane
projektovane obrasce terapeuta koji nisu utemeljeni u realnosti sadasnjeg susreta sa klijentom. Ti
obrasci poticu iz terapeutove sopstvene proslosti, iz njegovih introjekata, senzornih asocijacija,
telesnih reakcija, ranih relacijskih obrazaca i nacina stvaranja znacenja. Kada ovi obrasci ostanu
neosvesceni, oni umanjuju terapeutovu prisutnost i njegovu sposobnost da odgovori na klijentove

stvarne potrebe.

Zarazliku od psihoanalitickog cilja da se kontratransfer neutraliSe kako bi se klijent zaStitio
od terapeutove subjektivnosti, gestalt pristup omogucava terapeutu da iskoristi svoju reakciju kao
alat za produbljivanje kontakta. Terapeut ne analizira kontratransfer na distanci, ve¢ ga opaza,

oseca, uvodi u svesnost 1 po potrebi 1 u skladu sa situacijom donosi u dijalog sa klijentom.

Teorijski okvir: kontratransfer kao deo polja

Teorija polja, kljucna u gestalt terapiji, omogucava da se kontratransfer ne posmatra kao
iskljucivo intrapsihic¢ki fenomen terapeuta, ve¢ kao deo ukupne konfiguracije polja. Sve Sto se

dogada u terapijskoj sobi, ukljucujuci terapeutova sopstvena osecanja, misli i telesne reakcije, deo



30

je zajednickog organizma koji ¢ine klijent, terapeut i situacija u kojoj se susrec¢u (Philippson,

2001).

Melnik (2009) nas podseéa da se kontratransfer u gestalt terapiji ne posmatra kao
nepozeljni deo terapije, ve¢ kao deo dijaloga i fenomenoloskog istrazivanja. Terapeut postaje "zivi
instrument" koji koristi svoje unutrasnje stanje da mapira relacione procese koji se odvijaju u polju.
To, naravno, zahteva visoku svesnost terapeuta, stalno samoposmatranje, kao i kontinuiran rad na

sebi uz superviziju.

Odnos prema autenti¢nosti i samootkrivanju

Jo§ jedna razlika izmedu psihoanalitickog i gestaltistickog pristupa terapijskoj promeni
ogleda se u stavu prema autenti¢nosti terapeuta i mogucénosti samootkrivanja. Psihoanaliticka
neutralnost nalaze terapeutu da ostane neotkriven, kako bi pacijent mogao da projektuje sadrzaje
na njega bez ometanja. Gestalt terapija, naprotiv, vrednuje autenti¢ni kontakt: terapeut moze, kada
proceni da je korisno, selektivno podeliti svoj dozivljaj sa klijentom, ne radi svoje potrebe, vec

kao sredstvo facilitacije kontakta.

Takvo samoootkrivanje terapeuta desava se samo ako je u sluzbi klijentove promene, kada
doprinosi jasno¢i odnosa i omogucava klijentu da dozivi nov kvalitet kontakta. Kontratransferna
reakcija, u tom svetlu, postaje osnova za dijalog u kome terapeut moZe re¢i, na primer:
»Primecujem da se u sebi povla¢im dok govorite o ovoj temi, hajde da zajedno istrazimo $ta se tu

desSava.”

Promena kroz telesni proces u geStalt terapiji

U savremenoj gestalt terapiji, telo se razumeva kao aktivni subjekat iskustva i klju¢no polje

kontakta, a ne tek kao pasivni prenosilac psiholoskih sadrZaja. Promena u terapiji ne deSava se



31

samo kroz sticanje uvida, ve¢ kroz dublje, utelovljeno prozivljavanje sopstvenog iskustva — putem

prisustva i svesnosti u telu (Kepner, 1987; Francesetti, Gecele i Roubal, 2013).

Holisticki pristup telu u gestalt terapiji

Prema klasi¢noj gestalt perspektivi, self nije stati¢na struktura, ve¢ se stalno menja u dodiru
sa okolinom (Perls, Hefferline i Goodman, 1951). Telo je u tom procesu primarni nosilac funkcija
kontakta i temelj autenticnog dozivljaja selfa. Ignorisanje telesnih signala ili njihovo hroni¢no
potiskivanje suzava polje svesnosti i ometa prirodnu samoregulaciju organizma, S$to vodi ka

rigidnosti u ponasanju i udaljavanju od sopstvenih potreba (Perls i sar., 1951; Kepner, 1987).

Gestalt terapija se time eksplicitno suprotstavlja dualizmu uma i tela ukorenjenom u
zapadnoj kulturi. Telo i govor imaju jednako ,relaciono dostojanstvo®, oba su izrazi selfa u
kontaktu. Telesni self nije puki fizicki objekat, ve¢ slozen sistem senzacija, emocija, napetosti i
pokreta koji zajedno oblikuju nacin na koji osoba egzistira u svetu. Ako ne postoji jasan kontakt
sa sopstvenim telom, unutra$nje senzacije ostaju neprepoznate i neintegrisane u iskustvo, §to vodi
ka otudenju od sebe (Kepner, 1987). Drugim reCima, tek kada glava i telo progovore zajedno,

otvara se prostor za punu integraciju licnosti 1 autenti¢nu promenu.

Telesni proces kao put ka promeni

Telo Cesto govori pre samih reci, otkrivajuéi §ta je figura trenutnog iskustva i1 pre nego Sto
klijent postane toga svestan na racionalnom nivou. Nacin disanja, drZzanje tela, napetost misica ili
cak izostanak pokreta, sve to moze sugerisati Sta je u datom momentu najvaznije u unutraSnjem
dozivljaju osobe. Terapeutska promena nastaje onda kada klijent dozvoli sebi da ostane sa onim

Sto mu telo porucuje, umesto da te signale odmah potisne ili racionalizuje. Stoga, kako istice



32

Naranjo (1980), cilj psihoterapije nije puko tumacenje, ve¢ pun dozivljaj, da se emocija ili impuls

potpuno osete i izraze, odnosno otelotvore u polju svesnosti.

Kepner (1987), naglasava da se istinska promena u terapiji ne moze dogoditi bez
ukljucivanja tela. Mnogi hroni¢ni telesni simptomi mogu se razumeti kao tragovi nezavrSenih
poslova ili blokiranih impulsa iz proslosti. Gestalt terapija omogucava da se ti impulsi postepeno
osvetle, izraze 1 integriSu, Sto moze biti simbolicki ili stvarno, ali uvek kroz aktuelni dozivljaj.
Takav proces omogucava da se zarobljena energija oslobodi i organizam pronade novu formu

samoregulacije.

Telo Cesto Cuva secanja na rana iskustva u obliku somatskih obrazaca: napetost, plitko
disanje, povlacenje. Kada klijent, uz podrsku terapeuta, ostane sa tim ose¢ajem umesto da ga

izbegne, dogada se klju¢ni trenutak promene, ne u glavi, ve¢ u celom organizmu.

Tehnike rada na telu u funkciji promene

U gestalt terapiji, telesni rad se ne odvija kroz set standardizovanih vezbi, ve¢ kroz
iskustvene eksperimente. Tehnike kao §to su pojacavanje pokreta, vodena svesnost tela, ili rad sa
polaritetima omogucavaju klijentu da produbi kontakt sa sobom i da pronade nove oblike
izrazavanja. Promena se ne dogada kroz intelektualno razumevanje, ve¢ kroz telesnu integraciju,

kada osoba oseti da moZe da izdrzi ono §to ranije nije mogla, i time stvori prostor za novi odgovor.

Ove tehnike imaju za cilj integraciju disociranih delova selfa i uspostavljanje kontinuiteta
izmedu telesnog 1 emocionalnog dozivljaja. Klijent tako stice kapacitet za dublju samoregulaciju,

Sto se manifestuje u vecoj fleksibilnosti, spontanosti i jasno¢i u kontaktu sa sobom i drugima.

Terapijski odnos i dijalog tela



33

Franceseti (Francesetti, 2015) naglasava vaznost estetske dijagnoze, Sposobnosti terapeuta
da kroz sopstvenu telesnu 1 emocionalnu senzitivnost prepozna Sta se desava u zajedniCkom polju
sa klijentom. Terapeutovo telo nije neutralan instrument, ve¢ deo polja koje reflektuje klijentove
svesne i nesvesne poruke. Kada terapeut koristi svoju telesnu prisutnost kao vodi¢, otvara se

prostor za autenticni susret u kojem klijent moze doziveti sebe na nov nacin.

Upravo tu se deSava promena: kada klijent ne samo da nesto razume, vec to i oseti, izrazi i
u telu zadrzi novo znacenje. Promena se u gestalt terapiji ne svodi na interpretaciju, ve¢ na

iskustvenu reorganizaciju, kroz dijalog sa sopstvenim telom, u prisustvu drugog.

Gestalt terapija vraca telo u srediSte psihoterapijskog procesa kao polje u kojem se odvija
autenti¢na promena. Telesni proces nije sekundaran, ve¢ temeljno ukljucen u sve aspekte li€nog

razvoja.

Zakljucak

Promena u gestalt terapiji ne proizlazi iz pukog razumevanja ili intelektualnog uvida, ve¢
iz potpunog doZivljaja sebe u kontaktu sa drugim. Biti u kontaktu znaci dopustiti susret izmedu
se¢anja 1 sadasnjosti, izmedu introjekata i autenticnosti, izmedu granice i impulsa na mestu gde

telo ne laze, ne racionalizuje i ne intelektualizuje, ve¢ oseca.

lako savremeni Covek tezi brzini, efikasnosti 1 linearnom napretku, gestalt terapija nas
poziva da zastanemo i boravimo u onome $to jeste. Promena se ne dogada uprkos stagnaciji, ve¢
upravo kroz dopustanje stagnaciji da bude do kraja dozivljena, osveS¢ena i razotkrivena. Kako
Lidija Pecoti¢ (2018) sugeriSe, istinska transformacija zahteva hrabrost da budemo svesni, da se

izlozimo 1 da istrajemo u kontaktu ¢ak i1 kada je on ispunjen neizvesnoS¢u, ambivalencijom ili



34

bolom. U tom prostoru, kako izmedu terapeuta i klijenta, tako 1 unutar samog selfa, dogada se ono

Sto nije moguce planirati, dogada se nastajanje novog, autenticnog odgovora na zivot.

U vremenu koje nas stalno podseca da treba da budemo bolji, brzi i jasniji, ideja da se prava
promena dogada u zaustavljanju, u dozvoli da ne znamo, da ostanemo tu gde jesmo, deluje skoro
kao suprotnost svemu nauc¢enom. Ipak, gestalt terapija nas iznova vraca tom mestu: mestu izmedu
starog 1 novog, gde je kontakt sa sobom i drugim ono Sto stvara prostor da nesto novo spontano

izroni.

Ta promena nije nagla, Cesto nije ni odmah vidljiva, ali je duboka. Ne deSava se kada
pokusamo da je izazovemo, ve¢ kada smo spremni da ostanemo uz ono §to jeste, bez forsiranja. U
tom smislu, terapeut ne vodi klijenta ka promeni, on ostaje tu dok promena, ako je ima, ne dode

sama. Cesto je to onda kada prestanemo da je zahtevamo.

Takode, shvatila sam da se moj sopstveni put u gestalt terapiji i teorija promene medusobno
prozimaju. Svaka seansa sa klijentom podsetnik je da se prava transformacija dogada onda kada
se usudimo da ostanemo u kontaktu, sa sobom, sa drugima, sa onim §to jeste. Za mene, to znaci
biti spremna da se iznova susretnem sa neizvesnoS¢u, da dopustim prostoru i vremenu da urade
svoje, i da verujem procesu. Ta vera nije samo deo mog profesionalnog identiteta, ve¢ i deo mog

liénog rasta.



35

Literatura
American Psychiatric Association. (2013). Diagnostic and statistical manual of mental disorders

(5th ed.). American Psychiatric Publishing, Inc.

Beisser, A. R. (1970). The paradoxical theory of change. In JFagan, J. & Shepherd, I. J. (Eds.),

Gestalt therapy now (pp. 77-80). Palo Alto, CA: Science and Behavior Books.

Bloom, D. J. (2009). The phenomenological method of Gestalt therapy: Revisiting Husserl to
discover the “essence” of Gestalt therapy. Gestalt Review, 13(3), 277-295.

https://doi.org/10.5325/gestaltreview.13.3.0277

Buber, M. (1970). I and Thou (Kaufmann, W. Trans.). New York, NY: Charles Scribner's Sons.

Clarkson, P. (2004). The therapeutic relationship (2nd ed.). London, UK: Whurr Publishers.

Clarkson, P. (2013). Gestalt counselling in action (4th ed.). SAGE Publications.

Francesetti, G. (2013). Absence is the bridge between us: Gestalt therapy perspective on

depressive experiences. Istituto di Gestalt HCC lItaly.

Francesetti, G. (2019). Psychopathology and presence: The aesthetics of contact in Gestalt
therapy. In Francesetti, G. (Ed.), Absence is the bridge between us: Gestalt therapy and

the field perspective (pp. 87-107). FrancoAngeli.

Francesetti, G., Gecele, M., & Roubal, J. (2013). Gestalt therapy in clinical practice: From

psychopathology to the aesthetics of contact. FrancoAngeli.

Greenson, R. R. (1965). The technique and practice of psychoanalysis. New York, NY':

International Universities Press.


https://doi.org/10.5325/gestaltreview.13.3.0277

36

Hycner, R., & Jacobs, L. (1995). The healing relationship in Gestalt therapy: A dialogic/self

psychology approach. Gouldsboro, ME: Gestalt Press.

Jacobs, L. (2017). Relational themes in Gestalt therapy: Working in the here and now. In
Spagnuolo Lobb, M. (Ed.), Gestalt therapy: Therapy of the situation (pp. 235-256).

Milan, IT: FrancoAngeli.

Jacobs, L., & Hycner, R. (2009). Relational approaches in Gestalt therapy. Gouldsboro, ME:

Joyce, P., & Sills, C. (2014). Skills in Gestalt counselling and psychotherapy (3rd ed.). London,

UK: SAGE.

Kepner, J. 1. (1987). Body process: Working with the body in psychotherapy. New York, NY:

Gardner Press.

Lewin, K. (1951). Field theory in social science: Selected theoretical papers. New York, NY:

Harper.

Melnick, J. (2003). Countertransference and the Gestalt approach. British Gestalt Journal, 12(1),

40-48.

Parlett, M. (1991). Reflections on field theory. British Gestalt Journal, 1(2), 68-91.

Pecoti¢, L. (2018). The nature of change. Gestalt Today: International Interdisciplinary Journal

in the Field of Psychotherapy, 2, 56-62.

Perls, F. S., Hefferline, R. F., & Goodman, P. (1951). Gestalt therapy: Excitement and growth in

the human personality. New York, NY: Julian Press.

Philippson, P. (2001). Self in relation. Highland, NY: Gestalt Journal Press.



37

Polster, E., & Polster, M. (1973). Gestalt therapy integrated: Contours of theory & practice.

New York, NY: Vintage Books.

Radionov, T. (2013). Gestalt terapija. Zagreb: Naklada Slap.

Roubal, J., Francesetti, G., & Gecele, M. (Eds.). (2013). Gestalt therapy in clinical practice:

From psychopathology to the aesthetics of contact. Milan, IT: FrancoAngeli.

Spinelli, E. (2005). The interpreted world: An introduction to phenomenological psychology

(2nd ed.). London, UK: SAGE Publications.

Staemmler, F. (2009). The heart of Gestalt therapy: Essays on Gestalt therapy theory and

practice. Gestalt Press.

Van de Riet, V. (2001). Gestalt Therapy and the Phenomenological Method. Gestalt Review.

5(3), 184-194. https://doi.org/10.5325/gestaltreview.5.3.0184

Wheeler, G. (1991). Gestalt reconsidered: A new approach to contact and resistance. Gestalt

Institute of Cleveland Press.

Yontef, G. M. (1993). Awareness, dialogue and process: Essays on Gestalt therapy. Highland,

NY: Gestalt Journal Press.

Yontef, G. M. (1996). The theory of change in Gestalt therapy. In Woldt, B. J. & Toman, S. M.
(Eds.), Gestalt therapy: History, theory, and practice (pp. 123-144). Thousand Oaks,

CA: Sage Publications.

Yontef, G. M., & Jacobs, L. (2014). Gestalt therapy. In Corsini, R. J. & WeddingD. (Eds.),

Current psychotherapies (10th ed.), pp. 299-336. Cengage Learning.


https://doi.org/10.5325/gestaltreview.5.3.0184

Zinker, J. (1977). Creative process in Gestalt therapy. New York, NY: Vintage Books.

38



