Teorijski rad

Od introjekta do autenticnog izbora: gestalt i pravoslavni pogled u

relacijskom odnosu partnera

Miroslava Petrovié

Evropski akreditovan psihoterapijski trening institut Studio za edukaciju Beograd (EAPTI-SEB)

& EAPTI-GPTIM NETWORK (EGN)

Program: Diploma iz gestalt psihoterapije

Modul: Zavrsni ispit

Mentorka: Marija Krivaci¢

Oktobar, 2025.



Apstrakt

Ovaj rad polazi od uvida da ,progutane” poruke — pravila, norme i ocekivanja preuzeta bez
unutras$nje obrade — Cesto oblikuju naSe zivote snaznije nego li¢no iskustvo. U psihoanalizi,
introjekcija se razume kao fantazmatsko ,,gutanje* objekta, dok u gestalt terapiji ona dobija novo
znacenje: usvajanje spoljasnjih poruka bez diferencijacije i asimilacije, koje postaju ,,strana tela“
u psithickom prostoru. Takvi sadrzaji naruSavaju organizmicku samoregulaciju, prekidaju ciklus
iskustva 1 doprinose formiranju ,.kao-da“ selfa i fiksiranih obrazaca ponasanja. Teorijski okvir rada
obuhvata pojam kontakta, polje organizam—sredina, modifikacije kontakta (sa naglaskom na
introjekciju), fiksirani gestalt 1 otpor, kao i razumevanje selfa kroz njegove osnovne funkcije — id,

€go 1 personu.

odnosima — oko roditeljstva, novca, uloga i granica intime — nesvesno usvojene poruke izlaze iz
pozadine kroz dijalog i konflikt. Savremeni drustveni kontekst, obelezen fluidnos¢éu veza i
postmodernim individualizmom, dodatno intenzivira napetosti, dok istovremeno smanjuje
kapacitet za frustraciju i pregovaranje. Upravo u partnerskom odnosu, krije se i moguénost
promene: osves¢ivanje i stavljanje introjekata u dijalog oslobada energiju, vraca fleksibilnost i

otvara prostor za autenti¢an izbor i vitalniji kontakt.

Pravoslavna perspektiva pruza dodatni horizont. Hermeneutika Aleksandrijske i Antiohijske Skole
pokazuje da se zapovesti mogu primiti ili kao rigidni normativi nalik introjektima, ili kao ,,re¢
zivota“ koja se asimiluje u slobodi i ljubavi. Poseban akcenat stavljen je na tumacenje Poslanice
Efescima (Ef 5), koja se neretko koristi da opravda rigidne uloge, dok u pravoslavnom tumacenju

otkriva svoj pravi smisao: uzajamnu potcinjenost i zrtvenu ljubav supruznika. Brak se tako ne



sagledava kao skup obaveza, ve¢ kao tajna zajedniStva i darivanja, gde se sloboda ostvaruje upravo

kroz odnos.

Na preseku gestalta i pravoslavlja otvara se zajedni¢ka putanja: od spoljasnjeg ,,moras“ ka
unutrasnjem ,,biram®, od mrtvog normativa ka zivom iskustvu. Gestalt nudi mapu procesa —
kontakt, diferencijaciju i asimilaciju — dok pravoslavlje postavlja cilj: ljubav i zajedniStvo. Kada
se ove dve perspektive susretnu, introjekti prestaju da sputavaju i postaju materijal za rast, a
partnerski odnos postaje prostor u kojem self iznova nastaje — vitalan, slobodan i sposoban za

stvarni kontakt, odnosno autenti¢nu bliskost.

Kljuéne redi: introjekcija, organizmicka samoregulacija, modifikacije kontakta, self, partnerski

odnos, pravoslavlje, ljubav.



Sadrzaj

. Uvod

. Introjekcija

2.1 Introjekcija kroz Gestalt

. Kljuéni koncepti u razumevanju introjekata

3.1 Pojam teorije kontakta i organizmicke samoregulacije
3.2 Modifikacije kontakta — definicija i znacaj
3.3 Fiksirani geStalt i otpor
Self u Gestalt teoriji
4.1 Uloga introjekata u kreiranju selfa

4.2 Partnerski odnos kao polje formiranja selfa

. Pravoslavni pogled

5.1 Aleksandrijska i Antiohijska Skola
5.2 Sloboda i ljubav

5.3 Tumacenje Svete Tajne braka i odnosa muza i Zene

. Zakljucdak: od ,,progutanih pravila” ka slobodi u ljubavi



1. Uvod

Tema ovog rada potekla je iz viSegodiSnjeg opazanja da ,,progutane* poruke — pravila, norme 1
atributi — cCesto upravljaju ljudskim zivotima snaznije nego sopstveno iskustvo. U praksi i
svakodnevnim susretima uvidela sam da se introjekti najces¢e pojavljuju kao ko¢nice upravo tamo
gde nam je najviSe stalo, odnosno u kontaktu sa bliskim osobama, kao i to da su dodatno
potkrepljeni kroz najceSée pogreSno tumacenje pravoslavnih “zapovesti”. U ovim nasSim
savremenim danima pojavljuje se sve veéa i veca potreba mladih da se povezu sa sobom i bliznjima
kroz pravoslavnu veru. Na sve to, licno sam se kao supruga svestenika, Cesto susretala sa tim da
su ljudi upravo kroz mene gledali kako hris¢anska porodica treba da zivi, i zato sam se ¢esto
nalazila “zaglavljena” pitanjima §ta je zapravo ispravno, a $ta ne; kao i sa dodatnim pitanjima ko

je taj ko odreduje zapovesti, norme, i sli¢no.

Oduvek sam zapazala jaz izmedu onih koji veru shvataju i propovedaju kao “ogranicenost”,
odnosno rigidnost i onih koji je olako shvataju. Prepoznavala sam polarnosti u tim relacijama, ali
nisam znala kako ih pribliziti, a ne zalutati. Oti¢i u bilo koju polarnost zapravo i jeste veliki
problem jer vodi ka fiksaciji - “samo tako i nikako drugacije”. Gubi se spontanost, kreativna
adaptacija, fleksibilnost, a najpre sloboda. U svemu tome, partnerski odnosi su mi se pojavili kao
polje gde se najlakSe moze prikazati kako se introjekti manifestuju u kontaktu sa drugima i u

ispoljavanju selfa.

Vazno je istaci da introjekti nisu ograni¢eni samo na partnerske odnose. Oni se jednako ispoljavaju
i u drugim poljima zivota: u porodici porekla, gde oblikuju na§ osecaj identiteta i pripadanja; u
roditeljstvu, kroz prenesene obrasce; u radnom okruzenju, kroz ocekivanja autoriteta i kulturne

norme; u crkvenoj zajednici, kroz kolektivna shvatanja i ritualne obrasce; pa ¢ak i u licnom odnosu



prema telu, zdravlju ili novcu. Svuda gde se usvaja nesto spoljaSnje bez unutrasnje obrade i
diferencijacije, introjekti deluju kao ,nevidljivi scenariji koji sputavaju organizmicku

samoregulaciju i autenti¢an izbor (Yontef, 1993; Clarkson, 2004; Polster & Polster, 1973).

Upravo u toj sveprisutnosti introjekata lezi 1 njihova vaZnost: oni oblikuju nacin na koji
dozivljavamo sebe, druge i svet, i u velikoj meri odreduju kvalitet naSih odnosa. Zato sam u ovom
radu Zelela da ih sagledam dvostruko — kroz gestaltisticku teoriju i praksu, koja jasno opisuje
mehanizme kontakta i nacine transformacije introjekata, i kroz pravoslavnu perspektivu, koja
pokazuje kako zapovesti i pravila, kada se ne shvate rigidno ve¢ kao re¢ Zivota, mogu postati

smernice ka slobodi i ljubavi.

2. Introjekcija

Pojam introjekcije, nalazi svoje implicitno utemeljenje u Frojdovoj teoriji razvoja li¢nosti,
narocito u okviru opisa oralne faze. Oralna faza, koja prema S. Frojdu obuhvata period od rodenja
do priblizno osamnaestog meseca zivota, predstavlja prvi stadijum psihoseksualnog razvoja, u
kojem su usta glavna erogena zona a osnovni nacin relacije sa spoljnim svetom odvija se putem
sisanja, grizenja i gutanja (Frojd, 1997). Budu¢i da dete tada jo$ uvek ne razlikuje jasno sebe od
objekta, iskustvo hranjenja i zadovoljstva koje ono donosi oblikuje osnovni model za kasnije
obrasce vezivanja i asimilacije iskustava. Frojd u ranim radovima opisuje kako se objekt — najpre
majc¢ina dojka, a kasnije i sama majka — fantazmatski “unosi” u unutras$nji svet deteta, ¢ime se
uspostavlja osec¢aj prisustva i kontrole nad njim (Frojd, 1997). Ova dinamika predstavlja pretecu
kasnije formulisanog mehanizma introjekcije: sposobnosti da se aspekti spoljnog objekta

“asimiliraju” 1 integriSu u Ja, odnosno u kontekstu nastanka superega. U ovom kontekstu S. Frojd



(1997) introjekciju opisuje kao psihicki proces kojim se unutrasnje strukture formiraju na osnovu

internalizovanih roditeljskih figura, normi i zabrana.

Ana Frojd (1993) pojam introjekcije postavlja u Siri kontekst mehanizama odbrane, naglasavajuci
njegovu adaptivnu funkciju. U njenom tumacenju, introjekcija je proces putem kojeg subjekt
usvaja osobine ili stavove objekta kako bi se sa njim identifikovao i time smanjio osecaj gubitka,
ugrozenosti ili odvojenosti. Za razliku od projektivnih mehanizama, gde se unutrasnji sadrzaji

pripisuju spoljnjem, introjekcija podrazumeva suprotan pravac — premestanje spoljaSnjeg unutra.

Fritz Perls (1973), preuzima ovaj pojam iz psihoanaliti¢ke tradicije, ali mu daje potpuno drugaciji
teorijski okvir i prakti¢nu funkciju. Za razliku od Frojdovog i post-frojdovskog shvatanja, gde je
introjekcija bila povezana sa ranim razvojem i fantazijskom internalizacijom objekata, u Gestalt
terapiji ona se razume kao fenomenoloski i1 egzistencijalni proces. Perls (Perls, Hefferline &
Goodman, 1951) uvodi introjekciju kao nacin preuzimanja spoljasnjih pravila, normi i vrednosti
bez njihove kriticke obrade i ,,varenja“. Ako proces asimilacije izostane, introjekt ostaje ,,strano
telo* u psihickom prostoru, koje udaljava osobu od autenti¢nih potreba i izbora (Perls, 1973). Na
taj nacin, psihoanaliticko razumevanje introjekcije postaje polazna osnova, dok u Gestaltu ovaj
pojam dobija novu dimenziju: umesto razvojnog mehanizma, introjekcija se posmatra kao

specifican oblik prekida kontakta i prepreka organizmickoj samoregulaciji.

2.1. Introjekcija kroz gestalt

Laura Perls u intervjuu objavljenom u zbirci Pioniri Gestalt terapije (Bloom, 1995) istice da je
sama ideja Gestalt terapije proizasla iz promisljanja o hranjenju, odnosno njegovom procesu.

Proces hranjenja — od posezanja za hranom, preko davanja ukusa, zvakanja i asimilacije, pa do



odbacivanja onoga §to nije hranljivo — posluzio je kao metafora za razumevanje nacina na koji
ljudi ,,uzimaju* iskustva iz okoline. Kada ,,gutamo* nesto nesazvakano, ono nam ,,tesko pada®, ili
ostaje u nama kao nesvareno strano telo ili biva izbaceno bez stvarne koristi. Za razliku od
Frojdovog shvatanja, gde se razvoj odvija putem introjekcije, u Gestaltu se naglasava da razvoj ne
moze te¢i spontano ukoliko introjekti ostanu nesvareni (Bloom, 1995). Tada se proces

organizmicke samoregulacije blokira i moze nastati rigidna identifikacija.

Na ovu osnovnu metaforu hranjenja nadovezuje se PetruSka Clarkson (2004), opisujuci
introjekciju kao inicijalni mehanizam preko kojeg primamo hranu, ideje i pravila od znacajnih
drugih. Ona uvodi i metaforu ,,dentalne agresije, tj. sposobnosti da se ,,zagrize* i ,,sazvace* —
simbolicki kapacitet da se iskustvo obradi i razlikuje hranljivo od otrovnog (Clarkson, 2004). Dok
dete ne razvije ovu sposobnost, ono moze samo pasivno gutati ili odbacivati (povracanjem), ali ne
1 aktivno birati. Sa pojavom zuba javlja se mogucnost da se poruke iz okoline obraduju: da se
zadrzi ono $to je korisno, a odbaci ono §to nije. Clarkson (2004) naglaSava da se ovaj kapacitet

kasnije prenosi na sve odnose i interakcije.

Proces gutanja 1 sazvakavanja, Yontef (1993) proSiruje na celovit sistem psiholoskog
funkcionisanja i uvodi pojam “mentalnog metabolizma”. U Gestalt terapiji, metabolizam oznacava
proces psiholoskog funkcionisanja u kojem osoba ,,uzima“ komade iskustva, ideja ili odnosa,
,»zvace* ih kroz promisljanje 1 kontakt sa sobom, a zatim odlucuje da li su hranljivi ili toksi¢ni, tj.
da 1i ih treba asimilirati ili odbaciti. Ovaj proces predstavlja osnovu za organizmicku
samoregulaciju: kao $to telo odrzava ravnotezu birajuc¢i hranu koja mu prija, tako i psiha odrzava
ravnotezu kroz razlikovanje i izbor iskustava koja doprinose rastu. Drugim rec¢ima, “mentalni

metabolizam” je mehanizam preko kojeg se samoregulacija odvija — on omogucava da osoba



razlikuje ono §to je u skladu s njenim autenti¢nim potrebama od onoga §to joj je nametnuto i Stetno.
Kada je metabolizam funkcionalan, osoba razvija poverenje u sopstveni ,,psiholoski ukus* i moze
da se osloni na sopstveni osecaj Sta je hranljivo za njen razvoj. Na tom mestu granica kontakta ima
presudnu ulogu: ona omogucéava razmenu izmedu osobe i okoline, ali i ¢uva autonomiju. Mora biti
dovoljno propusna da omoguéi protok i kontakt, a dovoljno ¢vrsta da ouva osecaj identiteta. Kada
postane previse propusna ili, obrnuto, previse nepropusna, dolazi do poremecaja kontakta. Granica
se tada gubi u polarnim oblicima konfluencije — kada nestaje razlikovanje izmedu sebe i drugog —
ili izolacije, kada se osoba zatvara do potpunog gubitka povezanosti. Introjekcija je upravo jedan
od nacina na koji granica postaje disfunkcionalna: strani sadrzaj se ,,guta” bez diskriminacije i
asimilacije, Sto stvara ,,kao da* licnost i rigidne obrasce ponaSanja. Yontef (1993) upozorava da
tada moralnost i regulacija ponaSanja postaju vodene spoljnim pravilima ,.trebalo bi da*, umesto
unutrasnjim osecajem organizmicke samoregulacije. Pravila se umnozavaju i deo selfa stalno
proizvodi nove imperativne zahteve, koji postaju obavezuju¢i iako nisu u skladu sa celinom
licnosti. Tako se javlja jaz izmedu stvarnih Zelja i nametnutih pravila, $to vodi ka osecaju krivice,

otpora i dozivljaju nemoc¢i da se bilo $ta promeni.

Clarkson (2004) nam govori da osobama sklonim introjekciji nedostaje unutrasnji osecaj vodenja
sebe, pa se oslanjaju na rigidna pravila tipa ,,uvek moras...*“ ili ,,nikad ne smes...*. Takvi introjekti
Cesto potiCu iz detinjstva, kada deca bez kriticke obrade usvajaju poruke: ,,mora$ uvek vredno
raditi®, ,,drugi ljudi treba da budu na prvom mestu®, ,,uvek mora$ kontrolisati ose¢anja“. Pored
normi, introjektuju se i atribucije poput ,.ti si lenj*, ,ti si kreativniji nego tvoja sestra®, ,,svi
muskarci u naSoj familiji zavrSavaju kao alkoholi¢ari”. Ako nisu razloZene i integrisane, ove
poruke formiraju rigidne obrasce koji sputavaju spontanost i prekidaju ciklus svesnosti — od

mobilizacije energije, preko akcije, do finalnog kontakta. Clarkson (2004) dodaje da i kulturni



stereotipi — poput medijskih slika zena kao pasivnih objekata — lako postaju introjekti koje ljudi
nesvesno nose, a njihova dugotrajna neosves¢enost vodi gubitku samoregulacije. Neuroti¢na
introjekcija, kaze ona, nastaje kada osoba dozivljava kao ,,normalno* ono §to kontroliSu¢i deo selfa

oseca kao strano telo, dok nesvesno postoji teznja da se ono odbaci.

Slicnu dimenziju isti¢e 1 Fritz Perls (1973), naglaSavaju¢i da introjekti Cesto poticu iz ranih
porodi¢nih i kulturnih iskustava: iz nepisanih pravila (,,moras biti dobar*‘), moralnih zapovesti (,,ne
smes se ljutiti na roditelje) ili socijalnih ocekivanja (,,prava zena mora...*, ,,pravi muskarac
nikada...*). Usvajajuci ta pravila bez ,,varenja“ i integracije, osoba oblikuje self prema spoljnim
obrascima, umesto da se razvija iz autenti¢nih potreba i iskustava. Time se stvara unutrasnji razdor
izmedu aktuelnog selfa — onoga Sto osoba stvarno jeste — i idealizovane slike ,,onoga §to treba da
bude®. Posledica je otudenje od sopstvenih osecanja i potreba, ukoCenost u unapred zadatim
ulogama i reakcijama i gubitak slobodnog i fleksibilnog kontakta sa okolinom. Takvo ,,gutanje*
poruka Cesto omogucava izbegavanje spoljasnjeg sukoba sa roditeljem, uciteljem ili autoritetom,
ali stvara unutrasnji konflikt i napetost, jer je osoba otudena od sopstvenih potreba. Energija ostaje
zarobljena u nesvarenom sadrzaju, umesto da bude raspoloziva za kreativno prilagodavanje i
kontakt (Perls, 1973). Na fenomenoloskom nivou, ovakva iskustva ostaju ,nedovrSena® i
pretvaraju se u fiksirane gestalte, koji sputavaju nastanak novih, Zivotnih figura u polju iskustva.
Suprotno tome, Yontef (1993) naglaSava da kada osoba uspe da introjekte ,,sazvace* i asimiluje,
ponasanje postaje vodeno organizmickom samoregulacijom i self dobija moguénost da se
pojavljuje u svojoj autenti¢noj fleksibilnosti, uvek iznova u kontaktu sa poljem. Ovaj koncept
mentalnog metabolizma postaje tako kljuan most izmedu osnovne gestalt metafore hranjenja i

Sireg fenomenoloSkog razumevanja samoregulacije, selfa i kontakta.



U daljem radu razradi¢emo ove temeljne pojmove Gestalt teorije — kontakt i organizmicka
samoregulacija, modifikacije kontakta i fenomen fiksiranog gestalta — kako bi se jasnije prikazao
nacin na koji introjekti ucestvuju u formiranju i delovanju li¢nosti i selfa, posebno u okviru

fenomenoloskog i egzistencijalnog pristupa.

3. Kljuc¢ni koncepti u razumevanju introjekata

3.1 Pojam teorije kontakta i organizmicke samoregulacije

U gestalt terapiji, pojam kontakta predstavlja osnovnu kategoriju razumevanja ljudskog
funkcionisanja i promene. lako kontakt predstavlja ,,svaku granicu na kojoj se susrecu organizam
1 okolina® mnogo je viSe od samog susretanja. Kontakt je proces kroz koji organizam dolazi u
dodir sa elementima spoljne sredine na granici koja ih razdvaja, ali istovremeno povezuje,
omogucavaju¢i razmenu, asimilaciju i rast. Perls definiSe kontakt kao ,,svesnost o i ponaSanje ka
novini koja se moze asimilovati, kao i odbacivanje onoga $to se ne moze asimilovati (Perls et al.,
1951), naglasavajuéi njegovu kreativnu i dinami¢nu prirodu. Clarkson (2004) dodaje da kontakt
nije samo trenutak spajanja, ve¢ i proces uzajamnog uticaja organizma i sredine, u kojem oba pola
polja bivaju izmenjena. Na granici kontakta formira se iskustvo — bilo kroz ¢ula, pokret, osecanja
ili misaoni proces — i upravo je ta granica mesto gde se spajaju potrebe organizma i moguénosti

sredine (Clarkson, 2004).

Kontakt se dakle, uvek odvija unutar polja organizam-sredina, koje u gestalt teoriji predstavlja
jedinstvenu celinu bioloskih, psiholoskih i socijalnih ¢inilaca. Organizmicko funkcionisanje nije
moguce posmatrati izolovano od konteksta — disanje zahteva vazduh, ishrana hranu, a misljenje

komunikacijski prostor. U tom smislu, polje organizam-sredina ¢ini osnovu svake ljudske



aktivnosti. A psihologija, prema Perlsu, moZe se definisati upravo kao proucavanje delovanja
granice kontakta u polju organizam-sredina (Perls et al., 1951). To je i osnovni odnos koji utice na
formiranje Selfa. Yontef (1993) naglasava da je kontakt primarni medijum promene, jer u njemu
subjekt stupa u odnos sa onim §to je izvan njega, a kroz integraciju tog iskustva postaje drugaciji.
Time kontakt prevazilazi deskriptivnu dimenziju perceptivnih i motori¢kih procesa i postaje

temeljna dimenzija psiholoske stvarnosti.

Self, u ovoj perspektivi, predstavlja ,,sistem kontakta u bilo kom trenutku®, fleksibilan i promenljiv
u skladu sa aktuelnim potrebama i drazima iz sredine (Perls et al., 1951). On je aktivni integrator
iskustva, ,,umetnik zivljenja“, ¢ija funkcija nije pasivno posmatranje, ve¢ kreativno oblikovanje
odnosa izmedu organizma i sredine. Radionov (2019) istice da se self konstituiSe upravo na granici
kontakta, kroz stalnu izmenu figura i pozadina. Figura u Gestalt teoriji oznac¢ava ono $to se u datom
trenutku izdvaja iz polja iskustva i dolazi u fokus svesti (npr. glad, osecaj tuge, potreba za
razgovorom, misao, zelja), dok je pozadina sve ono §to trenutno ostaje manje znacajno, ali i dalje
prisutno u polju. Kvalitet kontakta prepoznaje se po jasnoci, jedinstvu i energiji figure: kada je
figura jasna i vitalna, proces samoregulacije te¢e spontano; kada je mutna i bez energije, gestalt je
slab, a samoregulacija narusena. Polster i Polster (1973) dodatno naglasavaju da ,,kada se energija
ne mobilizuje ka figuri od stvarnog znacaja, dolazi do fragmentacije iskustva i gubitka osecaja
prisutnosti. Upravo takva mutna ili oslabljena figura ¢esto je posledica introjekata — preuzetih, ali
neasimilovanih sadrzaja — koji zamagljuju aktuelne potrebe i onemogucavaju jasno formiranje

figure, pa samim tim i spontanu organizmic¢ku samoregulaciju.

Organizmicka samoregulacija oznacava prirodnu sposobnost organizma da prepoznaje svoje

potrebe, usmerava energiju ka njihovom zadovoljenju i integriSe nova iskustva, sve u kontekstu



sredine. Ona podrazumeva ciklican proces — od pojave potrebe, preko mobilizacije energije,
uspostavljanja kontakta, do povlacenja nakon zadovoljenja i integracije iskustva. U tom procesu,
kontakt je mehanizam kojim se samoregulacija ostvaruje, a rast i promena se deSavaju kroz
kreativno prilagodavanje izmedu organizma i sredine (na granici kontakta). Yontef (1993) istice
da ovaj proces nije linearan niti mehanicki, ve¢ ritmi¢an i adaptivan, voden trenutnim uslovima 1
sposobnosc¢u organizma da uoci ono $to je relevantno. Prekid ili poremecaj u ovom procesu — bilo
da je u pitanju prerano povlacenje, rigidnost ili nesposobnost asimilacije — dovodi do nezavrSenih

situacija i narusava celovitost funkcionisanja.

U gestalt pristupu, samoregulacija se ne shvata kao pasivno povinovanje ,,principu realnosti* u
smislu adaptacije na date okolnosti, ve¢ kao aktivan, kreativan proces. Perls govori da kontakt ne
moze biti rutinski, stereotipan ili naprosto konzervativan, jer mora da se suocava sa novinom; i
samo je novina hranljiva (Perls et al., 1951). Zato zahtevna konstantno kreativno prilagodavanje.
Clarkson (2004) ovu ideju povezuje sa pojmom ,spontanosti u odgovoru“ — sposobnoscu
organizma da iz trenutne svesti odgovori na novinu na nacin koji je istovremeno autentican i
uskladen sa okolinom. Time se jasno postavlja razlika izmedu Zivog, autenti¢nog kontakta i
automatizovanih obrazaca koji zamrzavaju moguénost rasta. Medu kojima, (automatizovani

obrazac) mozemo smestiti introjekte.

3.2 Modifikacije kontakta — definicija i znacaj

Iako kontakt i organizmicka samoregulacija predstavljaju temelj zdravog funkcionisanja, proces
na granici izmedu organizma i sredine nije uvek spontan, potpun i kreativan. U gestalt terapiji se
prepoznaje da se tok kontakta moZe menjati, zaustavljati ili izobliavati — te se ti obrasci

nazivaju modifikacije ili poremecaji kontakta (Perls et al., 1951). Ovi obrasci predstavljaju nacine



na koje se prirodni ritam ciklusa iskustva prekida ili prilagodava okolnostima, a time se menja i

mogucénost asimilacije novog iskustva.

Vazno je naglasiti da modifikacije kontakta ne treba automatski tumaciti kao patoloske. Yontef
(1993) istice da one u odredenim Zivotnim fazama ili situacijama mogu imati zastitnu i adaptivnu
funkciju — omogucéavajuéi organizmu da se zastiti od preplavljenosti, ouva vezu s vaznim drugima
ili odlozi suoCavanje s preteskim sadrzajima. Radionov (2019) dodaje da su mnoge od ovih
modifikacija nastale kao deo ranih razvojnih strategija prezivljavanja, u kontekstu tadasnjih
resursa i ograni¢enja. Problem nastaje kada se ti obrasci odigravaju nesvesno i izvan konteksta u
kojem su prvobitno imali smisla. Tada postaju rigidne reakcije koje sputavaju autentican kontakt

1 onemogucavaju prilagodavanje sadasnjem trenutku.

Iako su pojmovi modifikacije kontakta i mehanizama odbrane iz psihoanaliti¢ke tradicije srodni,
njihova teorijska polaziSta se razlikuju. Mehanizmi odbrane prvenstveno se odnose na
intrapsihicke procese zastite ega, dok se u gestaltu naglasak stavlja na ono §to se deSava u odnosu,
na granici organizam/sredina, ovde 1 sada. Drugim refima, geStalt opisuje kako se
kontakt odvija ili prekida, a ne samo zasto. Polster i Polster isticu da u tom smislu ,,nije kljucno
zaSto se osoba brani, ve¢ kako to €ini* — jer upravo nacin na koji se kontakt izobli¢ava odreduje
kvalitet iskustva i moguénost rasta (Polster, E., & Polster, M, 1973, st. 99). Ovakav okvir
omogucava da se introjekcija — i druge modifikacije poput projekcije, retrofleksije, defleksije 1
konfluencije — sagledaju kao procesi koji su nekada imali smisao i svrhu, ali koji, kada postanu

automatizovani i nesvesni, postaju prepreka razvoju i organizmickoj samoregulaciji.

U gestalt terapiji, introjekcija se ubraja medu pet osnovnih mehanizma prekida kontakta.

Introjekcija kao Sto smo ve¢ spomenuli, ukratko se opisuje kao proces u kojem osoba preuzima



stavove, vrednosti, norme i pravila iz spoljnog sveta bez njihove kriticke obrade. U tom smislu,
introjekcija predstavlja specifican oblik prekida kontakta, jer stran materijal biva “progutan” bez
,varenja“ — bez svesnog ispitivanja da li je ono §to se preuzima hranljivo, korisno i u skladu sa
sopstvenim potrebama. Posledica je otudenje od autenti¢nog selfa i formiranje ponasanja vodenog
tudim, nametnutim kriterijumima koji udaljavaju od organizmi¢kom osecaja, onoga $to je u datom

trenutku zaista potrebno.

Dodatno, na fenomenoloSkom nivou, introjekcija se moze sagledati i kroz fiksirani gestalt:
iskustvo koje ostaje “nedovrSeno” jer nije bilo prostora da se u potpunosti osvesti, prozivi i
integriSe. Energija ostaje vezana u odrzavanju usvojenih obrazaca, umesto da bude slobodno

dostupna za kreativnu adaptaciju i kontakt.

3.3 Fiksirani gestalt i otpor

Modifikacije kontakta, dakle, ne nose nuzno negativnu konotaciju. One predstavljaju razlicite
nacine na koje se osoba prilagodava sredini i okolnostima u kojima se nalazi. Kada su fleksibilne,
svesne 1 kreativno upotrebljene, modifikacije kontakta doprinose ofuvanju ravnoteze izmedu
organizma i okruzenja i omogucéavaju autentican izbor. Medutim, ukoliko se odredeni obrasci
ponavljaju mehanicki, bez osves¢ivanja i moguénosti promene, modifikacija kontakta gubi svoju
adaptivnu funkciju i prerasta u otpor. U tom trenutku ona postaje rigidna i ograni¢ava spontanost

i slobodu osobe, dovodeci do prekida kontakta i nastanka fiksiranih gestalt formacija.

U gestalt teoriji iskustvo se oblikuje kroz proces formiranja i dovrSavanja gestalta — figura koja
izranja iz pozadine, zadovoljava potrebu i potom se zatvara, oslobadajuéi prostor za pojavu novih

figura (Perls et al., 1951). Kada ovaj ciklus biva ometen, figura ostaje nedovrSena i zadrzava



energiju koja nije mogla da se oslobodi i integriSe. Takvi nedovrSeni geStalti postaju izvori tenzije
u polju organizam-sredina, stalno privlace¢i paznju i oblikuju¢i ponasanje. Kada se obrazac
nedovrSenih situacija ponavlja i fiksira, nastaje ono S§to Yontef (1993) naziva fiksiranim
geStaltom — rigidni oblik kontakta koji sputava spontanost i fleksibilnost. Umesto slobodnog
kretanja kroz ciklus iskustva, osoba ostaje zaglavljena u ponavljanju istih figura, dok nova i
autenti¢na iskustva nemaju prostor da izrastu. Clarkson (2004) isti¢e da su upravo ovi fiksirani

obrasci klju¢ni izvor unutrasnjeg konflikta i izvorista otpora u terapijskom procesu.

Otpor, nasuprot tome, nije sam fiksirani obrazac ve¢ nain na koji se osoba odnosi prema
mogucénosti da ga razresi. Otpor se takode ne posmatra kao neprijatelj ili prepreka koju treba
razbiti, ve¢ kao nacin na koji se osoba cuva od preplavljuju¢ih osecanja i potencijalno
ugrozavajucih iskustava. On predstavlja oblik samoregulacije, koji je takode u odredenom trenutku
imao zastitnu funkciju, ali kada postane rigidna i nesvesna strategija, ometa dalji razvoj (Radionov,
2019). Polster i Polster naglasavaju da je zadatak terapeuta da prepozna obrasce otpora, osvetli
njihovu svrhu i pomogne osobi da pronade nove, fleksibilnije nacine zadovoljavanja svojih potreba

(Polster, E., & Polster, M, 1973, st. 58).

U ovom okviru introjekti imaju posebno znacajnu ulogu. Kada su pravila, norme i oc¢ekivanja
,progutani® bez obrade, oni postaju deo fiksiranog gestalta koji sputava osobu da se slobodno
izrazi. Na primer, introjekt tipa ,,ne smes$ pokazati bes* onemogucava da oseéanje ljutnje postane
jasna figura i da bude autenti¢no izrazeno. Energija pokrenuta tom emocijom tada ne izlazi u
kontakt, ve¢ se okreée ka unutra — kroz retrofleksiju. Na taj nacin osoba usmerava bes protiv sebe,

Sto se moze ispoljiti kroz telesne simptome (napetost misi¢a, bol), kroz samokriticke misli ili



rigidnu kontrolu emocija. Tako introjekti doprinose odrzavanju otpora i perpetuiraju nedovrSene

situacije.

Iz perspektive terapije, otkrivanje i osveS¢ivanje introjekata unutar fiksiranih geStalta postaje
kljuéni trenutak promene. Kako Yontef navodi, zadatak gestalt terapije nije eliminisanje otpora,
ve¢ njegovo razumevanje i transformacija: prepoznati gde je osoba nekada bila primorana da
“proguta” tude norme da bi prezivela, a danas moze da ih prepozna, “sazvace” i odluci da li su one
zaista hranljive ili ih moZe odbaciti (Yontef, 1993, st. 138.). Tek tada energija, oslobodena iz

rigidnog obrasca, postaje dostupna za zdravu samoregulaciju.

4. Self u gestalt teoriji

Self predstavlja osnovu za razumevanje nacina na koji osoba dozivljava sebe, druge i svet, kao 1
nacina na koji organizuje sopstveno iskustvo. Za razliku od teorija koje ga shvataju kao unutrasnju
strukturu ili trajni entitet, u gestalt terapiji on se razume kao proces koji se neprestano odvija na
granici kontakta izmedu organizma i sredine. Kao ,,sistem kontakta u datom trenutku®, self je
fluidan i promenljiv — nastaje i nestaje u svakom novom susretu sa sredinom. Na toj granici osoba
bira, asimiluje ili odbacuje ono $to dolazi iz okruZenja, oblikujuci svoje iskustvo i identitet (Perls

etal., 1951).

Mozemo ga posmatrati kroz dve dimenzije. Self kao proces — stalno oblikovanje i obnavljanje
iskustva u trenutku kontakta, i self kao ose¢aj kontinuiteta — kohezija i trajnost identiteta
zahvaljuju¢i kojima osoba moze da prepozna sebe kroz vreme, iako je u stalnoj promeni
(Radionov, 2019). Ove dve dimenzije zajedno Cine jedinstvenu celinu: self je istovremeno

fleksibilan i otvoren za transformaciju, ali i dovoljno stabilan da obezbedi osecaj li€nog identiteta.



Self je uvek funkcija polja organizam—sredina, $to znaci da se ne moze razumeti izvan relacije 1
konteksta. Hycner (1995) to opisuje pojmom ,,medupostojanja‘“, naglasavajuci da se self oblikuje
u dijalogu — sa drugima i sa unutrasnjim reprezentacijama. Sills, Lapworth i Desmont (2012)
takode istiCu da self postoji jedino u kontaktu, kako sa realnim drugim, tako i sa figurama koje su

internalizovane kroz secanje i fantaziju.

Perls, Goodman i Hefferline (1951) razlikuju tri osnovne funkcije selfa:

o Id-funkciju, koja obuhvata spontane telesne impulse i primarne osecaje;
o Ego-funkciju, kao sposobnost izbora i donosenja odluka na granici kontakta;
e Persona-funkciju, koja ukljucuje internalizovane uloge i obrasce i obezbeduje osecaj

kontinuiteta identiteta.

Kada ove funkcije deluju uskladeno, osoba moze da ostane u autenti¢nom i kreativnom kontaktu
sa sobom i drugima, dok njihova rigidnost dovodi do prekida kontakta i nastanka fiksiranih

obrazaca ponasanja.

4.1 Uloga introjekata u kreiranju selfa

Introjekti kao jedan od mehanizma prekida kontakta, imaju vaznu ali ambivalentnu ulogu u
procesu formiranja selfa. Sa jedne strane, oni omogucéavaju kontinuitet i orijentaciju, jer pruzaju
gotove obrasce ponasanja i identitetske okvire. Sa druge strane, ukoliko ostanu neosvesceni,
introjekti naruSavaju fleksibilnost selfa i dovode do formiranja onoga Sto Yontef (1993) naziva
,kao da self™ — identiteta koji je viSe zasnovan na spoljnim oc¢ekivanjima nego na autenti¢nim

iskustvima i potrebama osobe.



Vuksa (2015) objasnjava da introjekti cesto deluju kao ,,skrivene figure* koje oblikuju ponasanje
iz pozadine, iako nisu u potpunosti prepoznate. Upravo zbog toga osoba moZze Ziveti u osecaju
unutrasnjeg raskola: spolja deluje uskladeno sa ocekivanjima sredine, dok unutra oseca
nezadovoljstvo, odvojenost i otudenje od sopstvenih impulsa. Na taj nacin, polje u kojem se osoba
nalazi dozivljava se kao preplavljujuce, jer su granice kontakta pomerene ,.ka unutra“ — sve $to
dolazi spolja dozivljava se kao obaveza ili normativ, a ne kao moguénost izbora. Kada introjekti
dominiraju, ego-funkcija selfa biva ograni¢ena. Umesto da bude mesto razlikovanja i donoSenja
odluka, ona postaje pasivna i podredena ,trebalo bi“ principima. Funkcija persone, umesto da
osigurava osecaj kontinuiteta, postaje rigidna i kruta, vodena unapred zadatim obrascima. Na
fenomenoloskom nivou, to se ispoljava kroz smanjenu fleksibilnost, gubitak kreativnosti i ose¢aj

da osoba zivi tudi zivot.

Spomenuto je da introjekti sami po sebi nisu neprijateljski elementi, ve¢ potencijalni materijal za
rast. Kada se osves¢uju i dovedu u dijalog, osoba stice moguénost da ih ,,sazvaée” — da razlikuje
Sta zeli da zadrzi kao svoje, a Sta moze da odbaci. Ovaj proces omoguéava oslobadanje energije
koja je bila vezana za odrzavanje rigidnih obrazaca i njeno usmeravanje ka autenti¢nom izboru i
kreativnom kontaktu. Na taj nacin, introjekti ne moraju nuzno da budu prepreka formiranju selfa,
ve¢ mogu postati osnova za njegovu transformaciju. Kljucna je sposobnost da se prepoznaju i
preoblikuju: iz ,,nametnutog pravila” u integrisani deo li¢nog iskustva. Kada osoba uspe da prede

taj put, self postaje fleksibilniji, vitalniji i otvoreniji za nove figure koje izranjaju iz polja.

4.2 Partnerski odnos kao polje formiranja selfa

Dakle, u gestalt terapiji self se ne posmatra kao stabilna struktura ve¢ kao proces koji nastaje i

.....



najslozenijih polja u kojem se ovaj proces odigrava. U bliskoj relaciji, self se ne samo potvrduje
ve¢ se neprestano i preoblikuje, buduéi da se susre¢e sa kontinuiranim izazovom integracije

sopstvenih potreba, introjekata i ocekivanja sa potrebama i iskustvom drugog.

Buber (1958) istice da se ¢ovekov identitet u punom smislu otkriva tek u odnosu ,,Ja—Ti‘.
Partnerski odnos u tom smislu ne predstavlja samo vezu dvoje pojedinaca, ve¢ polje u kojem self
dobija moguénost da se razvija kroz dijalog, priznavanje i1 susret sa drugoscu. Hycner (1995)
govori o relacijskom karakteru selfa upravo kroz ovu perspektivu — identitet osobe se formira 1

obnavlja kroz priznavanje i priznatost u o¢ima drugog.

Medutim, u tom procesu znac¢ajnu ulogu imaju i introjekti. Svaki partner u odnos unosi ,,nevidljivi
prtljag®™ porodi¢nih i kulturnih o¢ekivanja o tome kako bi brak ili partnerska zajednica ,,trebalo*
da izgleda. To je ono o ¢emu VukSa govori da introjekti deluju poput skrivenih figura koje iz
pozadine usmeravaju ponasanje ¢esto bez svesne kontrole. Oni su postavljeni kao ,,norme* i zbog
toga ih je teSko uociti. Upravo u partnerskom polju ti introjekti postaju izrazeniji nego u drugim
relacijama, jer se ne zadrzavaju na nivou unutrasnjeg konflikta, ve¢ ulaze u dinamiku dijaloga i
sukoba sa partnerom. Drugim re¢ima, ono §to bi ostalo neosves¢eno u licnom unutra$njem
iskustvu, u bliskom odnosu postaje predmet nesporazuma, tenzije ili ¢ak otvorenog konflikta. Na
primer, dok jedan partner internalizuje poruku da ljubav znaéi zrtvovanje, drugi moze nositi
uverenje da je bliskost opasna i da vodi gubitku autonomije. Takva skrivena uverenja, kada se
medusobno sudare u stvarnom odnosu, razotkrivaju svoju snagu i ¢ine vidljivim nacine na koje
oblikuju kontakt. Na taj nacin introjekti bivaju ,,izvuceni na svetlo® upravo kroz konflikt, jer
postaju prepreke autenti¢nom dijalogu i jasno se manifestuju u trenutku kada partneri pokusavaju

da usklade svoje potrebe i o¢ekivanja.



Zinker (1994) naglasava da partnerski odnos, upravo zbog intenziteta i trajnosti kontakta, postaje
,laboratorija®“ u kojoj introjekti dolaze na povrSinu. Sukobi i nesporazumi, iako bolni, otvaraju
mogucénost da partneri osveste svoje rigidne obrasce i nauce da ih transformisu u fleksibilnije 1
zivotnije forme. Beaumont (1994) ukazuje na to da kriza u paru Cesto predstavlja Sansu za
reorganizaciju selfa, jer dijalog u intimnom odnosu nudi prostor u kojem se introjekti mogu

prepoznati, preispitati i ,,sazvakati®.

U savremenom druStvenom kontekstu, kako prime¢uje Bauman (2009), ljubav je Cesto ,,fluidna“,
obelezena nestabilnos$¢u i fragmentacijom. Spagnuolo Lobb (2018) istice da danas$nji parovi u
terapiju dolaze sa bremenom postmodernog individualizma 1 kulturnih o¢ekivanja koja su Cesto
kontradiktorna. Porodi¢ni obrasci helikopterskog roditeljstva (Odenweller, Booth-Butterfield &
Weber, 2014) dodatno otezavaju sposobnost za autonomiju i diferencijaciju, jer mladi ljudi u
partnerske odnose ulaze sa slabijim kapacitetom za podnoSenje frustracije i pregovaranje na

granici kontakta.

Na primer, Spagnuolo Lobb (2018) opisuje kako se u terapijskom radu jasno razotkriva sudar
kontradiktornih kulturnih introjekata: jedan partner ulazi u odnos sa uverenjem da ,,brak mora
trajati bez obzira na teSkoce*, dok drugi nosi poruku da ,,odnos ima smisla samo dok donosi licno
zadovoljstvo®. U svakodnevnom Zivotu ta razlika se ispoljava tako §to jedan partner ulaze napore
da prevazide krize, dok se drugi povlaci ¢im bliskost postane zahtevna. Sli¢no, u roditeljstvu se
moze sudariti introjekt da ,,dete mora biti pod stalnim nadzorom* sa uverenjem da ,,sloboda i
poverenje jacaju karakter”. Ono §to je dugo ostajalo neosves¢eno tada izbija na povrSinu u Sirem

polju partnerskog odnosa — kroz odluke o zajednickom Zzivotu, raspodeli obaveza, odnosu prema



novcu, roditeljstvu ili granicama intimnosti — ¢ine¢i introjekte vidljivima i1 otvorenima za

preispitivanje.

Na taj nacin partnerski odnos moze biti i polje transformacije. Kada introjekti postanu osvesceni i
otvoreni za dijalog, partneri dobijaju moguénost da ih diferenciraju od sopstvenih autenti¢nih zelja.
Time se otvara prostor za kreativnu adaptaciju, u kojoj self ponovo zadobija fleksibilnost i vitalnost
(Pecoti¢, 2018). Spagnuolo Lobb (2018) govori o konceptu ,,now-for-next* — trenutku u kojem par

moze prepoznati i prevazici proslost, osloboditi se rigidnih figura i stvoriti nove obrasce odnosa.

Partnerski odnos tada postaje i ogledalo introjekata i prostor njihove transformacije. On je polje u
kojem se self stalno pregovara, gde granice kontakta postaju mesto i sukoba i rasta, i gde
mogucénost autenti¢nog izbora otvara put ka dubljoj bliskosti. Drugim re¢ima, par je istovremeno

mesto u kojem se introjekti razotkrivaju i izazivaju, ali 1 prostor u kojem se kroz dijalog i

.....

5. Pravoslavni pogled

Kao jedno od klju¢nih mesta gde sam licno kroz svoju praksu i susret sa ljudima, naj¢esce primetila
“prihvatanje” introjekta bez procesa “Zvakanja”, razmatranja i asimilacije odnosi se na tumacenje
crkvenih “pravila”, odnosno zapovesti. I iz tog razloga sam pozelela da malo viSe i sebe potkrepim
teoloSkim znanjem, a i prenesem mogucu integraciju Gestaltistickog i pravoslavnog tumacenja

“usvajanja normi” na ovu temu.

Tragajuci za nacinom na koji se crkvene zapovesti i, Sire, biblijski tekstovi ,,gutaju kao gotove
formule ili bivaju ,sazvakani“ i asimilovani u ziv odnos, prirodno se dolazi do pitanja

hermeneutike. Odnosno da li nacdin ¢itanja odreduje i nacin Zivljenja: da 1i zapovest ostaje



spoljasnje ,,trebalo bi“, nalik introjektu koji sputava unutra$nju slobodu, ili se preobrazava u rec¢
zivota — onu koja se usvaja, vari i postaje deo zajedniStva? U pravoslavnoj tradiciji ovaj problem
nije bio apstraktan, ve¢ je dobio svoje istorijske oblike u razli¢itim Skolama tumacenja Svetog
pisma. Najznacajnije medu njima jesu Aleksandrijska i Antiohijska Skola, koje predstavljaju dva

razlicita, ali medusobno dopunjujuca nacina razumevanja biblijskog teksta.

5.1 Aleksandrijska i Antiohijska Skola

Aleksandrijska skola, razvijena u kulturnom i filozofskom ambijentu helenisticke Aleksandrije,
negovala je alegorijski pristup. Za njene ucitelje, poput Klementa Aleksandrijskog i Origena,
bukvalni smisao teksta bio je samo pocetna tacka, pogodna za ,,pocetnike u veri“, dok je dublji,
duhovni smisao vodio ka istinskom razumevanju Bozije re¢i (Jevti¢, 2015). U tom smislu,
alegorijska metoda nije bila puko proizvoljno tumacenje, ve¢ nacin da se kroz tekst otkrije ono §to
prevazilazi istorijski dogadaj i upucuje na konac¢ni smisao u Hristu. Origen je ovaj stav
sistematizovao u ucenju o tri nivoa smisla — telesnom, duSevnom i duhovnom — naglasavajuci da
se puni smisao Pisma otkriva tek onda kada se tekst ,,sazvace i postaje zivotna istina u zajednici
Crkve (Milin, 2014). Ovakvo ¢itanje ne ostaje na nivou spoljasnje norme, ve¢ se usmerava ka
unutrasnjem preobrazaju, nalik procesu ,,mentalnog metabolizma* u gestalt terapiji.

Antiohijska Skola, nastala delimi¢no kao reakcija na prenaglasenu upotrebu alegorije, usredsredila
se na istorijsko-gramaticki smisao teksta. Njeni predstavnici, poput Diodora iz Tarsa, Teodora
Mopsuestijskog i Svetog Jovana Zlatoustog, insistirali su da je prvi zadatak tumaca da razume Sta
tekst kaze u konkretnom istorijskom kontekstu (Radi¢, 2010). Za njih, duhovni smisao nije
odvojen od istorijskog, ve¢ se upravo kroz njega otkriva. Ovakvo ¢itanje titilo je realnost dogadaja

i telesnost Hristovu, ne dozvoljavajuci da se vera pretvori u €isto simboli¢ku spekulaciju. Zlatousti



je, u svojim besedama, pokazivao kako se doslovno razumevanje teksta moze prozeti duhovnom

dubinom, bez gubitka istorijske konkretnosti.

Iako su ove dve skole Cesto suprotstavljane — Aleksandrijska sa svojim naglaskom na ,,unutrasnjem
smislu®, a Antiohijska sa svojim insistiranjem na istorijskoj stvarnosti — u njihovoj razlici
prepoznajemo i odredene jednostrane rizike. Alegorijski pristup, koliko god otkrivao dublje
dimenzije teksta, neretko je bio kritikovan zbog opasnosti da prede u preteranu apstrakciju i
filozofsku spekulaciju, udaljavajuéi se od same poruke teksta i od njegove istorijske ukorenjenosti
(Papadopoulos, 2012). Antiohijska Skola, sa druge strane, insistiraju¢i na istorijsko-gramatickom
metodu, rizikovala je da ostane zatvorena u bukvalizam i da ne ostavi prostora za tipolosko ili

duhovno tumacenje, koje je i samo prisutno u biblijskom tekstu (Radi¢, 2010).

Posle viSevekovne suprostavljenosti, Crkva je konacni odgovor na pitanje koji pogled na
tumacenje Svetog Pisma bi bio “ispravniji”, upravo pronasla tamo gde su obe Skole imale svoj
pocetak, odnosno u re¢ima i ucenju Gospoda Isusa Hrista. Sam Gospod Isus Hristos je narod
poucavao kroz price, i li¢no je tumaceci neke od njih, ukazivao da one nose skrivenu poruku u
sebi; dok je kroz druge, isto tako jasno poucavao da je bas ono §to je izreCeno sama poruka i
smisao, i da ne zahteva dodatno analiziranje. Na primer, On jasno isti¢e alegorijski sloj — kao u
paraboli o izgubljenoj ovci (Lk 15,4-7), gde ovca ne predstavlja doslovno Zivotinju, ve¢ coveka

koji luta i gresi, a koji se vraca kroz pokajanje:

3. A On im kaza ovu pricu i rece:
4. ,Koji ¢ovjek od vas, ako ima sto ovaca i izgubi jednu od njih, ne ostavi devedeset 1 devet
u pustinji i ide za izgubljenom dok je ne nade?

5. Tkad je nade, metne je na ramena svoja radujuci se;



6. I dosavsi ku¢i, sazove prijatelje i susjede i rece im: ‘Radujte se sa mnom, jer nadoh ovcu
svoju izgubljenu.’
7. Kazem vam da ¢e tako biti veca radost na nebu zbog jednoga gresnika koji se pokaje, nego

zbog devedeset 1 devet pravednika kojima pokajanje nije potrebno.*

Ali u drugim mestima On zahteva bukvalno razumevanje: kada, na primer, govori o stradanju i
vaskrsenju, ,,Jer ¢e biti predan neznaboScima, i rugace mu se i ubice ga, i tre¢i dan vaskrsnuée*
(Lk 18,32-33). Ovde ne stoji simbolika, nego najava realnog dogadaja. To pokazuje da Pismo

sadrzi i alegorijske i doslovne slojeve, i da tumac ne moze ostati zarobljen u samo jednom metodu.

Ova dinamika moze se dovesti u vezu i sa polarnostima koje prepoznaje gestalt terapija. Kao §to
Gestalt pristup ne vidi polaritete kao prepreke, ve¢ kao suprotnosti koje se u kontaktu mogu
pribliziti i1 pretociti u kreativnu adaptaciju (Perls, Hefferline & Goodman, 1951), tako i razlika
izmedu Aleksandrijske i Antiohijske Skole moze biti shva¢ena kao plodno naprezanje, koje otvara
prostor za celovitije razumevanje. U toj sintezi ostavlja se prostor za autenticnost izbora: tekst se

ne apsorbuje mehanicki kao introjekt, ve¢ se asimiluje u slobodi i postaje zivot.

HriS¢anstvo nas uci da je Bog ¢oveku dao slobodu kao najvec¢i dar, koji ¢ovek moze individualno
da koristi. Dakle, bilo da je prihvati ili odbaci, ili da pogresi pa da se vrati. Ono sto je klju¢no, jeste
to da je taj dar slobode, nit pomocu koje covek treba da raste u ljubavi, i prema Bogu, i prema sebi,
ali i prema bliznjima. ,,Za slobodu nas Hristos oslobodi“ (Gal 5,1), kaze Apostol Pavle,
naglasavaju¢i da zapovest ne moze biti shvaéena kao spoljasnje ,,moras“, nego kao poziv na
zajednistvo u ljubavi. U tome se ve¢ naslucuje osnovni pravac pravoslavnog bogoslovlja: zapovest

je re¢ koja se ne ,,guta“ kao introjekt, ve¢ se asimiluje i zivi kao sloboda u ljubavi.



5.2 Sloboda i ljubav

Klju¢na odlika pravoslavnog razumevanja upravo jeste ova sloboda. U tom svetlu postaje jasnije
1 biblijsko 1 patristiCko razumevanje zapovesti. U Starom zavetu Zakon se shvatao kao dar i
pedagogija, ali i kao breme onda kada je posmatran isklju¢ivo kao niz spoljnih odredbi. Apostol
Pavle zato naglasava da ,,Zakon beSe vaspitac¢ do Hrista* (Gal 3,24), ali da je u Hristu Covek uveden
u novu dimenziju — dimenziju blagodati i slobode: ,,Jer svi koji se vode Duhom Bozijim, oni su
sinovi Boziji“ (Rim 8,14). On pokazuje da se autenticno hriS¢ansko iskustvo ne iscrpljuje u

spoljasnjem ispunjavanju propisa, ve¢ se rada u unutrasnjem preobrazaju kroz ljubav.

Pogotovo ranohri§¢anska patristicka tradicija, oslanjajuci se na Hristov Zivot, potvrduje ovakvo
razumevanje. Hristos je nebrojeno puta kritikovao svoje savremenike, koji su zakon formalno
ispunjavali, misle¢i da time ispunjavaju i volju Boziju, odnosno da su blize Bogu. A to formalno
ispunjavanje odredbi, i$lo je toliko daleko, da su vodili ra¢una koliko kasika hrane smeju subotom
pojesti, ili koliko koraka napraviti, ¢ime su zloupotrebili dar slobode, i zanemarili da je Bog ljubav,
i da je odnos sa njim, odnos ljubavi.. Iz ljubavi, Bog stvara svet, Hristos iz ljubavi dolazi medju
ljude, 1 zivot svoj daje, tako da mesta normatizmu u gradenju odnosa sa Bogom, ne moze biti. Zato
Avva Dorotej u svojim poukama kaze da zapovesti nisu same sebi cilj, nego lekovi koji vode ka
ozdravljenju srca i sticanju ljubavi (Jevti¢, 2015). Sveti Vasilije Veliki isti¢e da se vrednost
zapovesti meri time da li vode ka vrlini i zajedni$tvu, a ne time da li su formalno ispunjene:
,Zapovesti su lekovi, a cilj je zdravlje duse* (PG 31, 917). Drugim re¢ima, ukoliko se zapovest
shvati 1 ,,proguta“ samo kao spoljasnji zahtev, ona lako postaje introjekt koji razdvaja li¢nost i
sputava slobodu. Ako se, medutim, dozivi i asimiluje kao poziv na zajedniStvo sa Bogom i sa

drugima, ona postaje snaga unutrasnje transformacije.



Savremeni teolozi na sli¢an nacin ukazuju da vera ne moze biti zasnovana na profanom strahu ili
utilitarnoj koristi. Vladeta Jeroti¢ (2002) razlikuje tri mogucéa motiva u religioznom iskustvu: strah
od kazne, o¢ekivanje nagrade i — kao jedini zreo motiv — ljubav prema Bogu radi Njega samog. U
istom duhu, otac Milo§ Vesin (2019) podseca na reci Svetog Jovana Kasijana da postoje tri nacina
na koja ¢ovek prilazi Bogu: prvi — iz straha, drugi — iz nade u nagradu, a tre¢i — jedini blagosloven
— zato $to voli Boga. Hri$¢anin, dakle, ne ¢ini dobro da bi izbegao kaznu niti da bi zadobio korist,

nego zato Sto zeli zajednicu ljubavi sa Bogom, koji je sam ljubav.

Kada se govori o pravoslavnom razumevanju zapovesti i vere uopste, centralno mesto zauzima
ljubav. Apostol Pavle u ¢uvenoj himnu ljubavi naglaSava: ,,A sad nam ostaje vera, nada, ljubav,
ovo troje; ali od njih najveca je ljubav* (1Kor 13,13). Ljubav je, prema Pavlu, kriterijum i smisao
svih drugih darova i zapovesti: ,,Ako ljubavi nemam, nista sam* (1Kor 13,2). Ovim re¢ima, jasno
se pokazuje da hris¢anski Zivot ne moze biti sveden na izvrSavanje propisa, ve¢ se ispunjava jedino

kroz dinamiku ljubavi, koja je i sadrzaj i cilj zapovesti.

Oci Crkve ovo u kontinuitetu potvrduju. Sveti Atanasije Veliki istice da je ,,Bog postao covek da
bi covek postao bog po blagodati® (nav. prema Milin, 2014), a to bogopodobije nije moguce bez
ljubavi, jer Bog jeste Ljubav (1Jn 4,8). Sveti Maksim Ispovednik naglasava da svaka zapovest u
svojoj sustini upucuje na ljubav — prema Bogu, prema drugome i prema samome sebi u istini
(Ambigua, PG 91). Sveti Jovan Zlatousti u svojim omilijama na Prvu poslanicu Korin¢anima
naglaSava da ljubav ,,nije samo jedna od vrlina, nego osnova i vezivno tkivo svih drugih® (Hom.
in 1Cor, PG 61). Na isti na¢in, Sveti Grigorije Bogoslov pise da ,,onaj ko voli Boga, u Njemu voli
i sve Sto je Njegovo*“ (Orat. 14, PG 35), ukazujuéi da se ljubav ne iscrpljuje u individualnom

odnosu, nego se §iri na celu zajednicu.



Bez ljubavi, zapovest se pretvara u mrtvo slovo koje pritiska, dok sa ljubavlju ona postaje put
slobode i zajednistva. Upravo u tome se pokazuje unutra$nja dinamika pravoslavne vere: ono §to
spolja moze izgledati kao ogranic¢enje, iznutra se dozivljava kao oslobadajuci poziv na odnos, na
jedinstvo sa Bogom i drugima. Ljubav je, dakle, ne samo mera svih zapovesti, ve¢ i njihovo
ispunjenje. Kada se zapovesti shvate i zive kroz ljubav, one prestaju da budu spoljasnji nalozi
,moram‘ 1 ,treba da* — nalik introjektima koji guSe slobodu — i postaju prostor za autenti¢an izbor
1 unutrasnju asimilaciju. Umesto nametnutog pravila, otvara se slobodan odnos sa Bogom, koji
nije izvor straha i kazne, ve¢ oslonac, podrska i1 pokazatelj pravog puta. U toj dinamici, zapovest
prestaje da bude teret i postaje izraz slobode u ljubavi — a upravo ta sloboda u ljubavi predstavlja
samu srz pravoslavne vere. A ta srz, bio bi jednostavan zakljucak, da nije Covek stvoren zapovesti
1 zakona radi, ve¢ su zapovesti BoZzije 1 zakon postali coveka radi. Odnosno da zapovesti nisu
stvorene da bi ¢ovek robovao njima, ve¢ da bi mu potpomagale i usmeravale ga ka ostvarenju

odnosa ljubavi sa samim sobom, bliznjima i Bogom.

5.3 Tumacenje Svete Tajne braka i odnosa muza i Zene

u kojem se relacijski proces odigrava, logi¢no je sagledati i odnos supruznika kroz pravoslavlje. U
tom kontekstu, tumacenjem Svete Tajne braka, ¢esto se javljaju pogresno protumacene zapovesti.
Jedan od primera jeste stih iz Poslanice Efescima: ,,Zene, pokoravajte se svojim muZevima kao
Gospodu® (Ef. 5, 22), koji se ¢ita na samom ¢inu vencanja i gotovo uvek budi snazne reakcije.
Kada se posmatra izolovano i bukvalno, on lako biva shvacen kao zahtev za potcCinjavanjem zene

muzu, §to u savremenom drustvu izaziva otpor i nelagodu. Takvo shvatanje, nalik introjektu, deluje



kao spoljasnje ,,pravilo* koje se prihvata bez unutrasnje obrade i asimilacije, pa samim tim stvara

jaz 1 otpor u samom odnosu.

Medutim, poruka se ne moze razumeti van Sireg konteksta. Sam prethodni stih glasi: ,,Pokoravajte
se jedan drugome u strahu Bozijem* (Ef. 5, 21). Dakle, osnovni okvir hris¢anskog braka nije
jednostrana subordinacija, ve¢ uzajamna sluzba i medusobno darivanje. Gréka re¢ vrotaooeobe
(hypotdssesthe) upravo i oznacava slobodno i s ljubavlju stavljanje sebe pod rukovodstvo drugoga,
a ne prinudnu poslu$nost. Ona se u ovom kontekstu odnosi na poverenje i predanje, a ne na gubitak

dostojanstva ili ravnopravnosti.

Nastavak Poslanice dodatno osvetljava smisao: ,,Muzevi, ljubite svoje Zene kao $to i Hristos zavole
Crkvu i sebe predade za nju* (Ef. 5, 25). Ovde je merilo muZevljevog odnosa prema Zeni Hristova
ljubav — ljubav koja se ne izrazava kroz vlast, ve¢ kroz spremnost da se poloZzi sopstveni Zivot za
drugoga. Brak, dakle, po€iva na obostranoj Zrtvi: Zena pokazuje poverenje kroz predanje, a muz

ljubav kroz odgovornost i sluzenje.

Patristicka tradicija potvrduje ovakvo razumevanje. Sveti Jovan Zlatousti istie da ,,muzZ nije
postavljen za glavu da bi vladao, nego da bi ljubio; a Zena da se pokorava, ne kao rob, ve¢ kao
Crkva koja sa poverenjem prati Hrista“. Vladika Atanasije Jevti¢ (2015) dodaje da se re¢ ,,pokorite
se* mora tumaciti kao slobodna odluka ljubavi, a ne kao zakonska obaveza. Time se jasno pokazuje
da brak u pravoslavnom shvatanju nije hijerarhija mo¢i, ve¢ zajednica medusobnog poverenja i

uzajamne Zzrtve.

Liturgijski ¢in vencanja snazno oslikava ovu dinamiku: prstenje simbolizuje vernost i jedinstvo u

vecnosti, jer je sam krug simbol vecnosti, krune predstavljaju pobedu nad sebi¢noséu I



istovremeno pojavu slobode izbora, a zajednicka ¢aSa oznacava spremnost da se zajedno hodi u
zivotu i dele i radosti i patnje. Svestenik se moli da Bog podari supruznicima ,,jednodusnost, miran
zivot i medusobnu ljubav u svezi mira®, potvrdujuéi da brak nije formalni ugovor, ve¢ tajna vecnog

zajedniStva u Hristu.

U tom svetlu postaje jasno da se zapovesti o braku ne mogu svesti na spoljasnja ,,pravila‘“ ili rigidne
obrasce. Kada se shvate bukvalno i bez unutrasnje obrade, one postaju nalik introjektima —
porukama poput ,,zena mora“, ,,muskarac nikada ne sme* —koje guse slobodu i izazivaju unutrasnji
razdor. Ali kada se asimiluju kroz ljubav i slobodu, one prestaju da budu teret i postaju put
oslobadanja. Brak se tada otkriva kao polje transformacije: zajednica u kojoj supruznici zajedno
prevazilaze nametnute obrasce i grade odnos na autenticnom izboru, medusobnom poverenju i

sluzenju.

Na kraju, reci apostola Pavla kulminiraju u tvrdnji: ,,Tajna je ovo velika, a ja govorim o Hristu i o
Crkvi“ (Ef. 5, 32). Time se brak pokazuje kao ikona odnosa Hrista i Crkve — tajna ljubavi i
zajedniStva koja prevazilazi sve ljudske Seme i podelu uloga. U pravoslavnoj perspektivi, on
postaje svedocanstvo slobode u ljubavi, gde muz i Zena, jedno drugome darovani, nalaze svoje
jedinstvo u Bogu, i u ovom zivotu, ali po verovanju i u ve¢nosti. Samim tim, cilj braka jeste

zajednicki, supruznicki, ulazak u raj.

6. Zakljucak: od ,,progutanih pravila” ka slobodi u ljubavi

Ovaj rad je pokazao da introjekti nisu samo psiholoski pojmovi, ve¢ ziva iskustva koja oblikuju

odnose. Oni predstavljaju nacine na koje usvajamo tude poruke i pravila bez vlastite obrade, kao



gotove formule koje postaju deo naseg ponasanja i identiteta. Kada ostanu neosvescéeni, introjekti

deluju kao unutras$nji pritisci i udaljavaju coveka od njegovih stvarnih potreba i autenti¢nih izbora.

U gestalt terapiji upravo se zato naglaSava znacaj osves¢ivanja i diferenciranja ovih ,,progutanih®
sadrzaja. Terapijski rad podstice klijenta da uspori, da postane svestan Sta u sebi nosi, da istrazi da
li odredeno pravilo ili uverenje zaista podrzava njegov zivot, ili ga sputava. Kroz eksperimentalne
metode — vodenje unutrasnjeg dijaloga, davanje glasa introjektovanim porukama ili simboli¢ko
»zvakanje“ 1 ,,varenja““ sadrzaja — osoba stice sposobnost da razlikuje Sta Zeli da zadrzi kao svoje,
a Sta moze da odbaci. Na taj nacin introjekti prestaju da budu prepreka i postaju materijal za rast,

jer se preobrazavaju u deo autenti¢nog izbora.

Pravoslavna perspektiva ovde otvara §iri horizont. Zapovesti i crkvena pravila, kada se tumace
izolovano i formalno, lako mogu postati introjekti —,,mrtvo slovo* koje pritiska i gusi slobodu. Ali
kada se Citaju u celini, u svetlu slobode i ljubavi, oni se otkrivaju kao re¢ zivota: ne teret, vec
putokaz ka zajedniStvu. Brak je tu poseban primer — ako se shvati kao skup duznosti i gotovih
uloga, on lako postaje prostor konflikata i otpora. Ali ako se Zivi u ljubavi i medusobnom predanju,

on postaje polje preobrazaja i zajednice, ali istovremeno i primer, tj. obrazac zivota.

Zajednicki imenitelj geStalta i pravoslavlja jeste odnos. Gestalt pokazuje kako se sloboda obnavlja
kroz kontakt i autenti¢an izbor, dok pravoslavlje otkriva da se prava sloboda ostvaruje tek u ljubavi
1 zajedniStvu. U oba pogleda put vodi od rigidnog ,,treba* ka slobodnom ,,ho¢u*, od mrtvog slova

ka zivom iskustvu, od “moram” ka “biram”.

Stoga, razotkrivanje introjekata nije samo psiholoski proces, nego i duhovna dinamika. Kada se

pravila i poruke koje nosimo osvetle, kada se stave u dijalog i u Siri kontekst slobode i ljubavi, one



prestaju da budu okovi i postaju smernice. Tada brak, kao ikona odnosa Hrista i1 Crkve, prestaje da
bude polje moci i obaveza i postaje zajednica darivanja — odnos u kojoj se introjekti preobrazavaju

u slobodu, a sloboda se ostvaruje u ljubavi.

I na kraju, i ako je rad primarno usmeren na relacijske dinamike i delovanje introjekata u
partnerskim odnosima, isti obrasci se pojavljuju i u drugim odnosima i sadrzajima: u porodici
porekla, roditeljstvu, prijateljstvima, radnim i crkvenim zajednicama, kao i u odnosu prema telu,
novcu, autoritetu ili duhovnim praksama. Kontekst se menja, ali je suStina ista: ,,progutane* poruke
bez diferencijacije zamrzavaju kontakt i organizmicku samoregulaciju, dok njihovo osves¢ivanje,

,»zvakanje* 1 asimilacija oslobadaju energiju za autentian izbor.



Reference
Avva Justin Celijski Tumacenje poslanice efescima Svetog apostola Pavla. Retrived from

https://svetosavlje.org/tumacenje-poslanice-efescima-svetog-apostola-pavla/6/.

Bauman, Z. (2009). Fluidna ljubav: O krhkosti ljudskih veza. Novi Sad: Mediterran Publishing.

Beaumont, J. (1994). ,,Gestalt Couples Therapy.* In: Wheeler, G. & Backman, C. (Eds.), On

Intimate Ground: A Gestalt Approach to Working with Couples. San Francisco: Jossey-

Bass, pp. 149-178.

Bloom, D. (Ed.) (1995). In Contact with Gestalt Therapy Pioneers. Gouldsboro, ME: The Gestalt

Journal Press.

Buber, M. (1958). I and Thou. (2nd ed., trans. R. G. Smith). New York: Charles Scribner’s Sons.
Clarkson, P. (2004). Gestalt Counselling in Action (3rd ed.). London: SAGE Publications.
Frojd, A. (1993). Ja i mehanizmi odbrane. Beograd: Zavod za udzbenike i nastavna sredstva.
Frojd, S. (1997). Uvod u psihoanalizu. Beograd: Dereta.
Hycner, R. (1995). Between Person and Person: Toward a Dialogical Psychotherapy. Highland,
NY: Gestalt Journal Press.
Jeroti¢, V. (2002). O ljubavi i vaspitanju. Beograd: Ars Libri.
Jevti¢, A. (2015). Patrologija 1. Beograd—Trebinje—Los Andeles: Pravoslavni
bogoslovski fakultet / Eparhija zahumsko-hercegovacka / Sebastian Press.
Milin, D. (2014). Sabrani spisi. Beograd: Institut za teoloska istrazivanja.

Odenweller, K. G., Booth-Butterfield, M., & Weber, K. (2014). ,,Investigating Helicopter


https://svetosavlje.org/tumacenje-poslanice-efescima-svetog-apostola-pavla/6/

Parenting, Family Environments, and Relational Outcomes for
Millennials.* Communication Studies, 65(4), 407—425.

Papadopulos, S. (2012). Od apostolskih ucenika do Nikeje. Beograd: Institut za teoloSka
istrazivanja.

Pecoti¢, L. (2018). Gestalt terapija: teorija i praksa odnosa. Beograd

Perls, F., Hefferline, R., & Goodman, P. (1951). Gestalt Therapy: Excitement and Growth in the

Human Personality. New York: Julian Press.

Perls, F. (1973). The Gestalt Approach & Eye Witness to Therapy. Palo Alto, CA: Science and

Behavior Books.

Polster, E., & Polster, M. (1973). Gestalt Therapy Integrated: Contours of Theory and
Practice. New York: Brunner/Mazel.

Radi¢, D. (2010). Teodor Mopsuestijski kao tumac¢ Svetog Pisma. U Srpska teologija danas
2009. Beograd: Pravoslavni bogoslovski fakultet — Institut za teoloska istrazivanja.

Radionov, T. (2019). Gestalt terapija: teorija i praksa. Novi Sad: Psihopolis

Spagnuolo Lobb, M. (2018). ,,The Now-for-Next in Psychotherapy: Gestalt Therapy Recounted in
Post-Modern Society.* Gestalt Review, 22(1), 6-34.

Sills, C., Lapworth, P., & Desmond, B. (2012). An Introduction to Gestalt. London: SAGE.

Sveti Jovan Zlatousti. Besede o braku i porodici. Retrieved from

https://www.srpske-pravoslavne-

ikone.com/Tekstovi/Ocrkvi/O%?20braku%201%20porodici.html

Vesin, M. (2023). .Cagak: Savremeni Hris¢anin izmedu ljubavi i straha. Predavanje. Retrived from



https://www.youtube.com/watch?v=d4xteDUn3hU&t=4102s

Vuksa, V. (2015). Prekidi ciklusa kontakta . Beograd: Centar za geStalt psihoterapiju Belgrade.

Yontef, G. (1993). Awareness, Dialogue and Process: Essays on Gestalt Therapy. Highland, NY:

Gestalt Journal Press.

Zinker, J. (1994). Creative Process in Gestalt Therapy. New York: Vintage Books.


https://www.youtube.com/watch?v=d4xteDUn3hU&t=4102s

